
Этнография

С.В. Костюкевич

АРХЕТИПЫ
В ТРАДИЦИОННОЙ БЕЛОРУССКОЙ ИГРУШКЕ 
(НА ПРИМЕРЕ АРХЕТИПА СФЕРОИДНОСТИ)

Современная этнология позволяет определить генетические истоки антологии 
вещи. Вещь может заключать в себе глубокую суть. Именно через вещи традици­
онной культуры создается язык поэтики вещи. Архетипически находясь вне че­
ловека, любой предмет, соприкасаясь с обществом, приобретает черты антропо­
морфности (6, с. 202).

В этом отношении наиболее ярким примером может служить игрушка, пред­
мет, в котором сочетание утилитарных и магических функций несомненно. Об 
эволюции этого предмета говорит сравнение археологических находок с совре­
менными игрушками. Поражает одна особенность, характерная для всех пласти­
ческих решений и материалов: округлость игрушки, ее сфероидность, вписывае- 
мость в круг.

Объяснение этого феномена можно предельно упростить и материализировать до 
понимания подобной формы как удобной (10, с. 127). Однако если исходить из по­
сылок нерасчлененности, целостности мышления в традиционной культуре, то ок­
руглость представляется древнейшей морфемой, соотносимой с архетипом. Еще на 
стадии неаидерта.чьцев археологи зафиксировали странный интерес к сфероидным 
камням. В разбросанном или сложенном в кучи виде они присутствуют в местах сто­
янок этого предка современного человека. Сфероидами наши предки осваивали ар­
хетип вещи (6, с. 203). Часто в народном быту предметы имеют облик животных или 
расписаны их изображениями (6, с. 203).

Яйцо космическое является мифопоэтическим символом. Во многих случаях ми­
фологическое яйцо описывается как золотое, иногда ему присущи и другие атри­
буты солнца; отсюда происходит стремление к овальным или круглым формам в 
сфере культуры (3, с. 681). В белорусской народной традиции это стремление так­
же существует.

Иногда из мирового яйца рождаются разные воплощения злой силы, в частности 
змей или смерть (3, с. 681). Так, в белорусской мифологии змей также высиживается 
из яйца, снесенного черным петухом. Космогоническая функция яйца соотносится с 
важной ролью яиц в ритуальной пасхальной обрядности белорусов и в ритуалах пло­
дородия (8, с. 141).

Философия здесь рождается в игровой форме. Экспериментальная детская психо­
логия показывает, что значительная часть вопросов, которые задает ребенок в возрас­
те шести лет, фактически носит космогонический характер: кто гонит воду в реке, от­
куда берется ветер, вопросы о жизни и смерти и т. д. (5, с. 127-128). Частично ответы 
на эти вопросы даются ребенку в игре и игрушке.

В связи с этим наиболее приемлемым кажется определение польского ученого Яна 
Буяка (Jana Bujaka), охарактеризовавшего игрушку как «любой материальный пред­
мет, специально созданный для игровых целей, который содержит в себе культурные 
черты» (7, с. 87).

Исходя из данного определения можно рассматривать игрушку как широкое 
культурное явление (12, с. 35). Являясь вместилищем древних архетипов, игрушка 
донесла их до нас в наиболее целостном состоянии. Кроме того, многие формы древ­
них верований, представлений и мифологических мотивов сохранились исключи­
тельно только в игрушке, по мнению некоторых авторов (1). На примере образа 
коня мы можем видеть, как снизилась функциональная роль символа до уровня 
игрушки (10, с. 30). Обычно изготовлялись они к весенним и летним праздникам 
(Масленица, Благовещение, Троица) и были незаменимой принадлежностью тех

141



Известия АЭМ «Тальицы»

«бесовских позоров», в ритуал которых входили бесовские песни и плясания», «сви­
стания, клич и вопли» (1, с. 47$)).

В.А. Рыбаков отмечает, что копь всегда был распространен пеппш.м спмво.'юм Д(н'»- 
ра, благоденствия и счастья. В эюм сказыва.пас.ь важнейшая роль коня в трудовых 
процессах славян-земледельцев. Однако необходимо отметить, что нзображеннг 
этого животного xaj^aKTepno не только для славян, ве])оятно, стойкос ть этого сю­
жета объясняется его более глубокими корнями. В индоевропейской мифологии 
конь являлся атрибутом многих божеств. В белорусскоГ| традиции святой Юрий 
изображался в виде всадника. Нередко изображение копя вписывается в некун» 
сферу, либо окружность, или же просто замкнутое, ограниченное пространство. Конь 
сознанием человека воспринимается как непременный атрибут культурной сферы 
(2, с. 328). Некоторые ученые выделяют специальные детские зооморфные апотро- 
пеи, куда входит и конь (9, с. 18).

Прекрасным примером типологически первичной народной скульптуры являются 
игрушечные животные: медведь, конь, птица и т. д. Игрушки фактически показа.ти не 
только близость недавней крестьянской глиняной скульптуры древних форм у бело­
русов, ио и открыли те черты начальных славянских изображений, которые уже исчез­
ли в более поздней глиняной игрушке.

ЛИТЕРАТУРА

1. Дипцес Л.А. Древние черты в русском народном искусстве // История культуры древней 
Руси /Под общ. ред. Б.Д. Грекова п М.М. Артомонова. - Т. 2; Домонгольский период. - М., 1951. - 
С. 465-491.

2. Костомаров II.И. Славянская мифология: Исторические монографии и исследования. - М.. 
1994. - 688 с.

3. Мифы народов мира: Энциклопедия: В 2 т. / Гл. ред. С.А.Токарев. - М., 2000. - Т. 1,2.
4. Рыбаков Б.А. Прикладное искусство и скульптура // История кулыуры древней Руси. - М.; Л.. 

1951.-Т. 2.
5. Хейзингс! Йохан. Hemo ludens. В тени завтрашнего дня: Пер. с нидерл. / Обш. ред. с послесл. Г.М. 

Тавризян. - М.: Изд. группа «Прогресс», «Прогресс-Академия», 1992. - 464 с.
6. Чеснов Я.Н. Лекции по исторической этиологии: Учебное пособие. - М., 1998. - 400 с.
I. Bujak Jan. Zabawki w Europie. — Krakow, 1988. -217 s.
8. Гул bill, забавы, 1грышчы / Склад. А.Ю. Лозка. - 2-е выд. - Мн.: Беларуская навука, 1996.
9. Н1кольск1 М.Н. Жывелы у звьпшях, абрадах i вераваннях беларускага сялянства. - Мн., 1933, - 136 с.
10. Ржавуцк! М.С. Беларуская гл1ияная цацка. - Мн., 1991.
II. Сахута Я.М. Народнае мастацтва Беларуси. - Мн., 1997. - 287 с., ш.
12. Zi^zio Ryszard Zabawki Jana Puka i Stanislawa Naroda - szkic do badan translokacji gunkcjonalnej 

przedmiotow zabawowych // Zabawy i zabawki. Kwartalnik. - Rok 1. - Nr 4/1997. - S. 35-45.

142


