
Чужоземне
гончарство

ВОБРАЗЫ 
ГЛ1НЯНЫХ ЦАЦАК 
БЕЛАРУСАУ
в  Святлана Касцюкев1ч, етнолог

(Полоцький державний ун1верситет, Ьшорусь)

Проанал13овано основш образи бшоруських глиняних гграшок. На основ! вЯруваннь i мЯфолопчних уявленнь бияоруав з'ясовано ix семантику. Подано аналоги под)6них уявлень украшщв, роаян, поляюв [Одержано 29 вересня 2004]

Ключов: слова: Быорусъ, глиняна <грашка, антропоморфна скульптура, зооморфна скульптура, тнь, вершник, лось, 
олень, твень, качка, пташка, ведмгдъ, баран

Цацю -  загадкавыя рэчы, яюя з'яуляюцца най- 
старажытнейшым! помня'камя' культуры. Яны заха- 
вал1ся некранутым! на працягу мнопх стагоддзяу. 

Беларусюя народныя гля'няныя цацю прайшл! скла- 
даны шлях эвалюцьп ад узнжнення да сучаснага стану. 
З'яуленне ix звязана са старажытным! уяуленням! i куль­
там! [38, с.125]. Бл1зкасць народных цацак да старажыт- 
ных сакральных прадметау дазваляе казаць аб сувяз1 
пам1ж тэты mi з'явамф

Беларусюя народныя опняныя цацю можна пад- 
зял!ць на вобразныя (антрапаморфныя, зоаморфныя) 
я цацачны посуд [б, с.12]. Да антрапаморфных будуць 
адноа'цца цацю -  выявы людзей, да зоаморфных- выявы 
жывёл, да цацачнага посуду -  цацю у выглядзе гаспадар- 
чага начыння мжя'атурных формау. Пачауся выраб цацак 
на Беларусь верагодна, у неалтце [2, с.636].

Да нас дайиш цацю са зборау музеяу, яюя адно- 
сяцца да Х1Х-пач.ХХ ст. i цацю з археалапчных рас­
копах. Найбольш буйныя ix калекцьп -  у Раа'йсюм 
этнаграф!чным My3ei (РЭМ) у Санкт-Пецярбурзе i у 
My3ei старажытнабеларускай культуры 1нстытута мас- 
тацтвазнауства, этнаграфп i фальклора НАН Беларуа' 
(МСБК 1МЭФ НАН Беларуа), ёсць асобныя адзя'ню у

_  -'У,/,,,.,,,,,.... КЕРАМОАОГМПИП У ( , ■

рэпянальных музеях Беларуст’ : Нараулянсю'м этнагра- 
ф!чным My3ei (г.Нароуля), My3ei Беларускага Палесся 
(г.ГНнск), Мастоусюм дзяржауным музе1' «Лёс i чалавев 
(г.Масты), Шумя'ля'нскя’м псторыка-краязнаучым музй 
(г/п.Шум1л!на), Мсця'слаусю'м п'сторыка-археалап'чнын 
музе1 (г.Мсфслау), Брэсцюм абласным краязнаучым 
My3ei (г.Брэст), Лёзненсюм раённым ваенна-п'старыч- 
ным музе1 (г/п.Лёзна) i г.д., а таксама за мяжой. У збо- 
рах РЭМа i музея 1МЭФ НАН Беларуся' вобразныя цацю
XIX ст. складаюць каля 80% ад агульнай колькасщ' 
цацак. Сярод вырабау беларусю'х майстроу-цацачншау
XX ст. асноуную колькасць складаюць вобразныя цацю. 
У фондах рэпянальных музеяу Беларуа' утрымля'ваецца 
некалью калекцый вобразных цацак. У Брэсцюм аблас­
ным краязнаучым музе1' маецца 60 адзжак цацак майстра 
З.Л.Жыл1’нскага,у Лёзненсюм раённым ваенна-гя'старыч- 
ным музея' 59 адзя'нак цацак майстра М.Н.Траяноускага, 
13 адзжак у Мастоусюм дзяржауным музея' «Лёс i чала- 
век», 24 адзя'ню у Дзяржаунай установе «Музей Беларус­
кага Палесся» i г.д. Цацю з Ружанау у калекцыях бела­
русюх музеяу прадстаулены вырабам1 З.Л.Жыля'нскага 
—  «свтня», «корова», «собака», «авечка», «козлёнок», 
«собака», «pica», «воук», «кот», «леу», «лось», «зубр»,

162 1 4  (15-18) - 2005 ш и ш и



Чужоземне гончарство

«от», «дзт», «куранятка» i г.д. (у Музе1 старажытнабе- 
ларускай культуры 1МЭФ), «сабачка», «козлик», «котя», 
теушк» (у Брэсцюм абласным краязнаучым музеЦ, 
з Баб1нав1чау -  вырабамт М.М.Траяноускага —  «слон», 
тук», «голуб», «арол», «заяц», «собака», «рыба», 
тракадззл», «змяя», «яшчарка», «дракон», «лебядзь», 
■твёрка», «сава», «лзса», «гзена», «янот»  i г.д.
(уЛёзненсю'м ваенна-пстарычным музеЦ.

На Беларуа у XIX ст. не было буйных цэнтрау 
цацачнай вытворчасцк У 1-й палове XX ст. толью у вёс- 
ках ХароФца, Весялова, Сланёва Навагрудскага раёна 
склауся самастойны асяродак глшянай цацю. Цацю 
гэтага рэпёну характарызуюцца абагуленасцю форм 
1клаФчьай дасканаласцю [25, с.388].

Сяляне, яюя выраблял! цацю у XIX ст., рабш  ix не 
для рынку [29, с.7]. Цацачная вытворчасць наа'ла спа- 
дарожны характар пры ганчарным рамястве. Селяжн 
трупу» гаршю (а з tmi i рабту цацю) зтмой, калл не было 
палявых работ, а потым -  прадавау ix. Зразумела, што у 
такой Фтуацьп не маглт сфармтравацца буйныя цацачныя 
асяродкт. Попыт на цацку задавальняуся самтмт сялянамТ 
Гарадсю ж пакупнж мог набыць прывазную прадукцыю. 
Пкьмовыя звестю аб вырабе цацак вельм1 сфплыя, адно- 
сяцца да канца XIX ст. У «Вопыце атсання Мап'лёускай 
губернт...» паведамляецца, што «...въ г. Могилёве 10 
кловекъ местных мещан занимается приготовлением 
из глины разных детских игрушек, представляющих 
собой преимущественно птиц  и зверей; оне делаются 
тиваными и продаются в части города, называемой 
«Никольщина», у  церкви въ дни праздников св. Николая 
Чудотворца, 9 мая и 6 декабря; производительность 
эта весьма незначительна и доставляет зароботка 
рублей на 10 на каждого кустаря...»  [29, с.469-470].

Для традыцыйнай беларускай цацю ярюя фарбы не 
характэрны. Ярюя колеры прыйшлт у цацку са з'яуленнем 
Х1м1чныхфарбавальнжау [26,с.17]. Немалую ролюу рас- 
фарбоуцы некалт сцтплых беларусюх народных цацак 
адыграла герайманне беларусюм! народным! майстрам1’ 
мастацюх традыцый суседюх народау. Роля юрмаша у 
гэтым працэсе вельм1 важная. Пакупнж, зацжаулены 
лрывазнымт, ярка афарбаванымт таварамт, дыктавау 
майстру перайманне традыцый суседтх рэпёнау. Так, 
у беларусюх народных цацках з'явш ся цацю-«тройю'» 
(катраванне цацак з Pacii), цацю-«королм> (перайманне 
сюжэтау цацак з Польшчы).

Для беларусюх вобразных цацак характэрны нека- 
торыя лакальныя асаблтвасц1. Архатчнасцю вызнача- 

I юцца цацю з Дуброуна, Дрыбжа, Маплёва, сярод ix сус- 
тракаюцца загадкавыя «пауптушкз'-пауконз» [51, с.520]. 
Цацю з 1вянца Валожынскага раёна (кан.Х1Х-пач.ХХ 
ст.) вызначаюцца сваеасаблт'вым дэкорам -  фляндроу- 
кай. Фляндроука прадстауляе сабой палосы фарбы на 
паверхт ганчарнага выраба, падобныя да тканых палое.

Такупрыгожвал1 увесь посуду гэтым ганчарным асяродку 
[16, с.2]. Рэалт'стычнасцю выяу адрознт'ваюцца цацю 
з Ракава Валожынскага раёна [25, с.388].

АдноФны да дзяцей у традыцыйнай культуры белару- 
сау 6bmi асаблтвым!. 3 далёкай мт'нуушчыны праз фаль- 
клор да насдайшлт першабытныяуяуленнт аб нараджэннт' 
дзяцей пры дапамозе цуда [5, с.111]. Дзецям надава- 
лася значная роля у некаторых. абрадах, напрыклад, 
яны расплятал1 маладой касу [19, с.11]. Асаблтвыя 
адноаны да дзяцей зафт'кеаваны у народных казках. 
А.К.Сержпутоусю зафжеавау казну, у якой толью дзеф 
бачаць сапраудныя вартасф чалавека: «1дзе дурань праз 
поле, а т а м  дзецз пасуць авечак ды паюць пест. Падый- 
шоу ён блз'жэй, каб паслухаць, як яны пяюць ды граюць, 
а ты я  як убачылз яго, дык з пачалз крычаць: «Онь з'дзе 
дурань, няхай ён нам пайграе». Абступзлз яго дзецз', дый 
пачалЧ тузаць атусюль, каб ён пайграу. Д астау  дурань 
з-за пазухз дудачку, да й пачау зграць. Заслухалзся дзецз', 
прыцзхлз, бы кветкз, а вочкз у  зх свецяцца, быццам зоркз. 
I  забыу ён куды з'шоу з давай зграць з дзецьмз, да рабз'ць 
зм цацкз... ён забыуся наусё на свеце, усю сваю плягу...» 
[39, с .132]. Любоу да дзяцей увасобкася у цацках. 
Народныя цацю бл1-зюя да фальклора. Вобразы беларус­
юх народных цацак часта падобны да казачных перса- 
нажау. Цацю разв1’вал1 эмацыянальны дыяпазон дзтцяцт, 
фарм1равал1 мысленне, разв1вал1' здольнасф. У цацках 
захоувауся мастацка-гульнёвы а'нкрэтызм.

Выраб вобразных глжяных цацак звязаны не толью 
са спецыяльнымт ведамт', a i з сапрауднай мастацкай 
творчасцю. Таму таюя цацю звычайна рабэл! народ­
ныя майстры. Менавпа таюя цацю з'яулялкя тава- 
рам для юрмашоу [12, с.11]. Опняныя беларусюя цацю 
прадстауляюць вобразы, узятыя з рэальнага чалавечага 
жыцця («мужык», «баба», «жанзх», «паненка», «жаунер» 
i г.д.), казачныя i фантастычныя персанажы («паупту- 
шакз-пауконез»), д зш я  i хаття звяроы i птушю («качка», 
«певень», «конь», «баран», «казёл») [6, с.9].

Лялька -  прадмет, яю захошлвае даследчыка сваёй 
шматграннай псторыяй. Яна з'яуляецца цжавым эле­
ментам народнай культуры. Аднолькавая назва цацак- 
лялек i лялек у абрадавых дзеяннях, паказвае на сувязь 
памтж цацкам1' i сакральным! предметам!, яюя выка- 
рыстоувалкя у абрадах. Лялью у залежнасф ад ix 
функцыянальнай прыналежнасф можна падзял!’ць на 
рытуальныя i  дззцячыя. Аб мапчных функцыях бела­
русюх лялек звестю захавалкя у асноуным у тсьмо- 
вых крытцах, у той час, як лялька-цацка прадстаулена 
у музейных калекцыях. ГМсьмовых звестак аб ляльках 
-  цацках амаль няма. 3 этналапчнага пункту гледжання 
важна разгледзфь Фмволжу рытуальнай лялькз. Ляль­
кам надавалася асабл1'вая роля, бо менавтга антрапа- 
морфныя выявы здольны лепш за 1'ншыя аккумуляваць

и м и  ^%4«»«,,»КЕРЛМОЛОПЧНПЛ Ж ;/,» .,.,-1 4(15-181-2005 в  1 6 3



Чужоземне гончарство

этжчныя прыкметы адзення антрапалапчнагатылу. Сам1 
па сабе выявы людзей таксама цжавыя з пункту глед- 
жання этналопЧ, бо яны адлюстроуваюць перажытю 
старажытных культау [32, с.17]. (лмвалжм найбольш 
прыналежны рытуальнай ляльцы. Так у беларусау мас- 
лет'чныя лялью -  умоуна абазначал! чалавека, у той 
час як для лялек-цацак характэрна дэталЬацыя элемен­
та]/ адзення, напрыклад, ппняныя лялью («королевы») 
З.Л.Жылкскага. У працэсе пстарычнага развтцця лялью 
гублял! свае мап'чныя функцьп. Тэта быу натуральны пра- 
цэс ператварэння сакральнага у прафаннае. Знешняе 
падабенства традыцыйных беларусюх глиняных лялек 
да 1'далау (статычнасць, умоунасць выявы, цэльнасць) 
дазваляе меркаваць аб генетычнай сувяз! цацю i куль- 
тавай рэчы у анкрэтычным светапоглядзе нашых прод- 
кау. У творчасф мнопх беларусюх майстроу-цацачнжау 
сустракаюдца лялью, знешне падобныя да старажыт­
ных вдалау [34, с.6]. У дэкаратыуна-прыкладным мас- 
тацтве, у дробнай гюнянай пластыцы, дзякуючы глы- 
бокай традыцыйнасц! гэтага вида народнага мастацтва, 
захавалкя арха1’чныя рысы [33, с .24]. Напрыклад, цацю 
Г.Марачавай з Дуброуны i цацю А.Камжскай з Дрыбжа 
адрозжваюцца сват'м! арха1чныму статычным1 формам!. 
У творчасф майстрых-цацачжц праявтпася арха!чнасць, 
стылктычная традыцыйнасць цацак Верхняга Падняп- 
роуя [38, с .128]. Даследчыю зауважыл! дадзеную рысу 
у цацачных ляльках, дзякуючы вывучэнню найбольш 
архагчных прыкладау [41, с.33].

У зборах РЭМа значную частку цацак складаюць 
дз1цячыя цацачныя лялью. Пэуную колькасць цацак 
складаюць таюя, яю’я прадстауляюць сацыяльныя тылы, 
яюя наз1рау майстар-цацачт'к i увасабляу у сватх цац- 
ках. Да таюх цацак адносяцца антрапаморфныя цацю 
з гл!ны: «паненю», «каралЬ> i «королевы», «ваяры», 
«верштю», «паненю з кавалерамi» («пары»), «жанчына 
з пеунем», «баба», «дзед i  баба», «калгастю'й, «гусар», 
«пастух» i г.д. Таюя цацю позняга паходжання i адно­
сяцца да XIX-пач. XX ст.

Кал! лялью з ткатны  мог зрабщь кожны, то антра­
паморфныя фкурю з ГЛ1НЫ, яюя прадстаулял! б пэуны 
сацыяльны тып, рабш  толью народныя майстры. Каб 
зрабтць цацку гэтага вща, трэба было валодаць мас- 
тацюм густам i наз1’ральнасцю. У таюх цацках, часам, 
дастаткова адной асабл!'вай рысы, каб пазнаць «караля» 
Ц1 «паненку», «ваяра» цг «кавалера» (фота 1).

Найбольш часта сустракаюцца цацю у выглядзе 
жаночых фкурак. Гэта,уасноуным, глжяныя цацю.Сярод 
музейных калекцый РЭМа ёсць шняныя цацю-лялью з 
кан.Х1Х-пач.ХХ ст., яюя трапш  у фонды музея дзяку­
ючы вядомаму беларускаму этнографу Е.Р.Раманаву. 
Цацю паходзяць з Маплёускага павета Маплёускай 
губернт. Яны прадстауляюць тып пбняных цацак пал!ва- 
ных рознакаляровай палгвай у выглядзе жаночых фду- 
рак, падстаукай для яюх служыць падол «сукеню» цацю. 
Фкурю статычныя, з рукам! «у бою», прамалёука рысау 
твару умоуная, адзенне намалявана таксама умоуна.

Фота 1.
Цацю «Пары».
Глша, рознакаляровая 
пал1ва.
Ракау. 1920-1930.
Музей
старажытнабеларускай 
культуры 1МЭФ НАН Беларуа. 
Фотаарху музея

1 6 4  ■■ ё /к /м (н с ь к и й  КЕРАМОЛОПЧИИЙ Ж у /ш м  • 1-4 (15-18) • 2005 дди дд д



Чужоземне гончарство

Каларыт флгуркам надае рознакаляровая фарба палгвы, 
якой пазначана адзенне. Шэсць цацак-лялек трапплй 
у зборы РЭМа з в.Машэны Сенжнскага павета Маплёускай 
губернт. Цацкз зроблены з глгны, маюць вышыню ад 10 да 
12 см,упрыгожаны рознакаляровай палг'вай. Фкурю роз- 
ныя,так, адна з ix  прадстауляе гараджанку, якая трымае 
рук! у муфце, растсана чырвонай i белай фарбай, дру­
гая i трэцяя пад правай рукой трымаюць курэй i прад- 
стауляюць сялянак на юрмашы, чацвертая трымае рую 
«убой», пятая i шостая трымаюць на руках спавгтых дзя- 
цей. Падобныя фкурю больш позняга паходжання ёсць 
у зборах Музея старажытнабеларускай культуры 1МЭФ 
НАН Беларуа. Цацю зроблены майстрам З.Л.Жылгнсюм 
(г/п.Ружаны Пружанскага раёна Брэсцкай вобласцг). 
Пафарбаваны у карычневыя i жоутыя колеры, пакрыты 
празрыстай палгвай. Антрапаморфныя цацю, зробле- 
ныя тым жа майстрам, ёсць i у зборах Брэсцкага аблас- 
нога музея. Паводле стылктыю выканання, адрознг- 
ваюцца ад ix цацю майстра М.М.Траяноускага, яюя 
захоуваюцца у Музег старажытнабеларускай культуры 
1МЭФ НАН Беларусг i Лёзненсюм раённым ваенна-пста- 
рычным музе1 (ЕИцебская вобласць, Беларусь). Зафж- 
савана цжавая назва двух цацак у выглядзе жанчыны 
- «панна». Назва сустракаецца у к т з е  паступленняу 
РЭМа, у калекцьп сабранай у 1914 г. Захавалася ггпня- 
ная цацка «паненка», купленая Е.Р.Раманавым у 1904 г. 
у Маплёускай губернз. Таюя ж назвы маюць пернш 
у выглядзе фггурак жанчын, размаляваныя рознакаля-

ровымг фарбамг (трапгл! у зборы РЭМа з Маплёускай 
губернг у пач.ХХ ст.).

Цацка-лялька, зробленая паводле народных трады- 
цый, у сучаснай культуры выконвае функцыю сувенгра. 
Менавгта у таюм наюрунку працуюць сучасныя майс- 
тры, якгя ствараюць лялькг-сувенгры. Найбольш цгка- 
выя лялью-сувен1ры трапш  у зборы музеяу. Таюя лялькг 
ёсць у My3ei беларускага народнаг-а мастацтва, Музе! 
старажытнабеларускай культуры 1МЭФ НАН Беларусг, 
Расгйсюм этнаграф1чным музег i гнш. Лялью-сувен1ры 
адрозн1ваюцца ад лялек-цацак тым, што яны створаны 
сучасным! майстрамг на аснове народных традыцый 
i прадстауляюць рэканструкцыю беларусюх народных 
цацак. Асноунай ix функцыей з'яуляецца не гульнёвая, 
а эстэтычная. Цацю ператвараюцца у мастацюя творы. 
Таюя цацю звычайна больш прыгожа размаляваны, 
дэтал1' ix лепш прапрацаваны. Цацю спецыяльна ства- 
раюцца для калекцыятравання.

Цацю усходнгх славян часта прадстаулял1 прафеа'й- 
ныя тылы: пастуха, салдата, музыку манаха -  у русюх; 
казака, пастуха, кабзара — у yKpaiнцау. У беларусюх цац- 
ках сустракаюцца каларытныя тылы ваяра, гарманг'ста, 
музыю, мужыка. Руская цацка (загорская, багародская) 
характарызуецца абагуленасцю вобразау, не дэтал1'- 
заванасцю, сатырычным характарам. Асноуная увага 
надаецца а'луэту. Для беларускай цацю характэрны 
абагуленасць вобразау, гумар у вырабе цацак паводле 
сацыяльных тыпау, умоунасць выяу. Для тага, каб у

Фота 2.
Цацш-коншш.
Гл1на, рознакаляровая пал1ва. 
1920-1930.
Музей старажытнабеларускай 
культуры 1МЭФ НАН Беларуа. 
Фотаарх/у музея

а КЕРЛМОЛОПЧППП Ж ч / т и  ■ 1-4(15-18) -2005 165



Чужоземне гончарство

цаццы пазнал1 караля, Ц1 местачковага кавалера, маис- 
тру дастаткова адной-двух удала падкрэсленых дата- 
ляу (фота 3).

Народныя майстры рабип тое, што бачыл! вакол сябе 
кожны дзень. У зборах Музея старажытнабеларус- 
кай культуры 1МЭФ НАН Беларуа' тэта «кавалер» -  
лялька у выглядзе чалавека, апранутага у кашую i 
портю з вялж1м бантам на шы1. Цацка выканана 
з гл1ны, пафарбавана у жоутыя i карычневыя 
колеры, пакрыта празрыстай палтвай. Так майстр 
зрабту адзчн з тыловых персанажау гарадс- 
кога жыцця -  гарадскога франта. У таю'м 
жа мастацюм вырашэнн! i колерах выка­
нана цацка «гармонист», якая захоува- 
ецца у зборах Музея старажытнабела- 
рускай культуры 1МЭФ НАН Беларусь 
У Музе1 старажытнабеларускай культуры 
1МЭФ НАН Беларуа' i Русюм этнагра- 
ф1чным музе! найбольш поуныя калекцьп 
антрапаморфнай цацю сабраныя з выра- 
бау беларусюх майстроу З.Л.Жылыскага i 
М.С.Ржавуцкага. Вырабы майстроу трапш 
у музейныя калекцьп у 70-90 гады XX ст.
Вырабы З.Л.Жыл1НСкага ёсць у калекцыях 
не толью Музея старажытнабеларускай 
культуры 1МЭФ НАН Беларуа', але i у шэрагу 
рэпянальных музеяу: Дзяржаунай установе 
«Музей Беларускага Палесся» (17 цацак),
Брэсцюм абласным краязнаучым музе!
(16 цацак) i i'hlu.

Сярод цацак майстра М.С.Ржавуцкага 
тыповым! з'яуляюцца «вершн 1ю» \
«ваяры». Цацю набыты Музеем стара­
жытнабеларускай культуры 1МЭФ НАН 
Беларуа' у 1979 г., зафжсаваны ix кошт 
-  3 р. Тэта глжяныя фг'гурю, пакры- 
тыя чорна-карычневай гал1вай. Маюць 
невялгюя памеры -  у вышыню 12-15 см.
Паводле меркавання даследчыкау, з 
яюм можна пагадз1цца, па мастацказ- 
научых характарыстыках цацю адносяцца да нап/на- 
рэалктычнага стылю [38, с.128]. Сучасных для майстра 
людзей ён прадставту у выглядзе цацак. «Калгастю»
З.Л.Жылгнскага выкананы рэалгстычна, з веданнем пер­
санажау. Цжавым! з'яуляюцца цацю у выглядзе ваяроу. 
Тэта кон нт кт, у зборах музеяу ix  захоуваецца некалш 
дзесяткау. Цжавы ix назвы: «солдат», «польст сол­
дат», «ваяр», «вершнж», «гусар», «король», «руст сол­
дат», «жаунер», «конн1к», «солдат на кат» . -  Назвы 
як бы адлюстроуваюць усю ваенна-пал1тычную псто- 
рыю кра1'ны. Народныя майстры прадстаулял1 у цацках 
усё, што бачьмп навокал. Цацка глжяная «гусар» з калек-

Фота 3.
Цацка гл1няная «Кавалер».

Г/iiHa, рознакаляровая пал1ва. 
1920-1930.

Музей старажытнабеларускай 
культуры 1МЭФ НАН Беларуа. 

(PoTaapxiy музея

цый РЭМа, зробленая майстрам З.Л.Жылжсюм, прадстау- 
ляе вершнжа, яю мае шаблю i пер'е на шапцы. Колатыт 
адтугпнам( прапрацаваны два рады гузжау на грудзях, 
збруя, вочы. Прадрапаньш flim'flMi намаляваны пер'е на 

шапцы, грыва i хвост у каня. Вышыня цацю 13 см 
Часта сярод цацак сустракаюцца «карал!» 
i «королевы» на конях. Тэты вт'д цацак з'явз'уся 
як вын!к пераймання заходняй полыекай тра 
дыцьп вырабу цацак. Сярод польсюх цацак тэты 

сюжэт вельмг' распаусюджаны i дастаткова 
ri. Магчыма, перайманне беларус- 
;iMi майстрам1 адбылося з-за таго, 

што польсюя «крулЬ> был1‘ больш 
ярюм1 i мел1- большы попыт. 

Сюжэт «караля» наклауся на 
мясцовую традыцыю вырабу 
цацак у выглядзе вершит 
кау, якая вядома са стара 
жытных часоу. Хутчэй за усё, 

у дадзеным выпадку мы маем 
справу з мадэртзацыей калгсьф сак- 

ральнай выявы, звязанай з салярным 
культам. Цацю «каралi» \ «каралевы» 
вырабляу майстр З.Л.Жылжсю, яго цацаю 
ёсць у зборах Музея старажытнабеларус­
кай культуры 1МЭФ НАН Беларуа'. Так- 
сама, адзначым, што дадзены сюжэт больш 
no3Hi у параунант з «конникам». У калек­
цьп РЭМа гэта, перш за усё, вырабы майстра 
з г/п. Ружаны З.Л.Жылшскага. Tpanini 
у калекцыю музея у 1983 г. Подобны па 
паходжант i сгылктыцы выканання цацю- 

жаунеры гэтага ж майстра.
Цг'кавыя парныя кампаз1'цьп' «пары», 

яю'я прадстауляюць паненак з кавале­
рам!' (гл. фота 1). 4Игурю «апрануты» 
у характэрныя для таго часу касцюмы: 
паненю -  у капялюшах са стужкаму 
доуп'х сукенках з палярынам1 i вялшм! 
гуз1_камп', у руках -  пышны букет ф 

сабачка. Кавалеры паляць цыгарю. У гумарыстычнай 
форме майстры змапш' перадаць нават характар: залт'х 
вацкасць гусарау, ганарл1васць паненак, пыхл1'васць 
кавалерау. Ярюя плямы белай, зялёнай, чорнай пал!'вы 
нанесены адвольна, што надае вырабам дэкаратыунасць 
[38, с.129]. Падобныя «пары» ёсць i у цацках сусед- 
Hix славянсюх народау. Прычынай узткнення гэтага 
eifly цацак была рэакцыя майстроу на гарадское жыццё, 
iMKHeHHe адлюстраваць усё, што бачаць i чуюць наво­
кал. Напрыклад, у зборах Брэсцкага абласнога краязнау- 
чага музея ёсць цацка З.Л.Жыл1'нскага «Ф]дэль Кастро». 
Таюя цацю з'яуляюцца своеасабл1вым люстэркам эпох]'.

166 :: КЕРАМ0А0Г1ЧНПЙ • 1 -4 (15-18) • 2005



Чужоземне гончарство

Цжава, што у вырабе таюх цацак майстры э'мкнулкя 
прадставтць тыя персанажы з жыцця, я тя  вылучалкя з 
паусядзённага побыту: караля на каш, pi «сапраудную» 
гарадскую паненку, ф ганарлтвага гусара, афгцэра.

Не менш распаусюджаным! з'яуляюцца зоаморфныя 
тняныя цацю.

Конь, k o h h ik  у беларустх народных цацках зай- 
мае значнае месца. Цацю у выглядзе коней часта сус- 
тракаюцца сярод археалапчных матэрыялау на тэры­
торьп Беларусь Знойдзены цацт у выглядзе коней у 
Полацку. Яны датуюцца прыкладна XVII—XVIII ст. Заха- 
валкя дзве галавы цацак-конжау з глшы з ангобным 
роспкам. Датуюцца фрагменты XVII—XVIII ст. Захава- 
насць фрагментау дрэнная. Знойдзены у Полацку (Вялш  
пасад) у 1988 г. Таксама захавауся фрагмент цацак-кош- 
кау з глшы з ангобным роспкам. Датуецца XVII -  
XVIII ст. Памеры: 5,3X5,2 см. Зхававанасць цацт 
дрэнная. Знойдзена у Полацку (Вялш  пасад) 
у 1987 г. Ёсць фкурю коней i вершткау, я тя  
захавалт'ся цалкам. Полацтя глшяныя цацт 
маюць вельм1 архаичны выгляд. Па стылк- 
тыцы выканання цацт-выявы коней падобны 
ва ycix усходнеславянсюх народау. У якасф 
прыклада можна прывесф цацачных кань- 
коу атсаных М.Ф.Фехнерам з раскопау на 
тэрыторьп Pacii. Два кань падобна кон- 
нжу з XV ст. з Раданежа, маюць на грудзях 
i па баках зорку з перакрыжаваных лшш, 
якая звязваецца з культам сонца.
Тэты старажытны арнамент, 
пазбаулены свайго культа-
вага значэння, захавауся у 
глжянай цаццы не толью'
XV-XVII ст., але нават 
кан.Х1Х-пач.ХХ ст. [44, 
с.55]. Знойдзены канью 
у дз1цячым пахаваннь На 
тэрыторьп Беларуст знаходак 
пахаванняу падобнага роду 
няма, аднак, можна мерка- 
ваць, што i тут у пахаванш дзя- 
цей магл1 класф цацк. Падабенства 
коней-цацак з архатчнымт вышыва- 
нымт узорамь дапоуненымт саляр- 
най арнаментацыей (ромбы, колы) 
сведчыць аб тым, што цацт'-конь 
таксама, як i ляльт, паходзяць з дахрысцтянсюх часоу.

Конь -  старажытны тндаеурапейст с]'мвал, таму 
ён вядомы i ва ycix славянсюх народау [3, с .158]. 
Можна знайсф дзесятю сведчанняутаго.яку славянсю'м 
фальклоры вятры, месяц, зоры, аблою прадстауляюцца 
у выглядзе коней. Сустракаюццау былтнах, казках распо-

Фота 4.
B e p iiiH iK -C B iC T y flb K a .

Гл1на. рознакаляровая 
пал1ра. 1920-1930. 
Музей старажытна 

беларускай культуры 
1МЭФ НАН Беларусь 

(Poraapxiy музея

веды аб магутных конях багатыроу,ятя знаходзтл1ся пад 
зямлёй, пра крытцы, выбттыя капытамт мтф1чных коней. 
Звязаны з 1мт шэраг мапчных i лекавых дзеянняу. Так, 
хамут, зняты з потнага каня, з'яуляецца у бабак-знахарак 
лекавым сродкам ад лтхаманю. Калт паптць вады, якую 
недап1у конь, усялякую хвор «як рукой здыме». Конст 
чэрап страшны для нячыстай С1лы [3, с.160].

У палякау на веснавых аграрных святах Рэнкаую 
i Эмауса сярод ]'ншых цацак прадавалт i конкау. Выраб 
фтгурак хатнтх жывёл тлумачыцца спробай пауплываць 
на дабрабыт, а продаж вялжай колькасф цацачных 
жывёлау павтнен падштурхнуць плодныя стлы прыроды 
у аднос1нах да сапрауднай жывёлы [53, с .12].

Падобная лопка, была i у продкау беларусау. У нека- 
торых месцах Беларуст (на Магтлёушчыне, Столтншчыне, 

Бабруйшчыне) пад час калядавання рабтлт маску 
кобылы (коня) цт пудз1ла кабылы (Гомельшчына) 

[21, с.24]. Выява каня т гульш з тм на Каляды 
павтнны былт станоуча уплываць на здароуе, 
дабрабыт i будучы ураджай. Таму выраб цацач­
ных конткау, магчыма, таксама першапачаткова 

служыу тым жа мэтам.
З'яуленне каня звя- 

зана, перш за усё, 
са зменамт у гаспадар- 
чым жыццт. Некаторыя 

этнографы адзнача- 
юць верагодную сак- 
ралтзацыю гэтай 
жывёлы. Б.А.Рыбакоу 

паведамляе, што конь 
заусёды быу распаусюд- 

жаным стмвалам дабра, даб- 
рабыту т шчасця [35, с .396]. 
У гэтым сказвалася важная 
роля каня у земляробау-славян. 
Даследчык М.М.Нткольскт апк- 
вае знаходт курганау бронза- 
вага веку т адзначае, што у 
ix былт знайдзены падвеск! 
у выглядзе кошкау, качак i пту- 
шак. Пры гэтым, падобныя пад- 

~— 1 веск1 змяшчалтся на конскай 
36pyi [27, с. 15].

Слушнай з'яуляецца думка аб апот- 
рапейнай ролт тактх выяу. Дзтцячы узрост 

нашы продкт лтчылт самым небяспечным, таму тмкнултся 
абарантць дзтця адуздзеяння злых стлау мапчнымт срод- 
KaMi [27, с .18]. Да выяуленчых помнткау народнага мас- 
тацтва адносяць бронзавыя падвесю i блях1 з парнымт 
выявамт коней (pi консюх галоу) i птушак з крыв1ц тх  
курганоу VII—VIII ст. вёсю Шылаут, што на Смаленш-

1

ю  КЕРАМОАОПЧНПЙ .7/4,/,™, ■ 1-4 (15-18) ■ 2005 H i 167



Чужоземне гончарство

чыне, а таксама аднарадныя касцяныя грэбнп, упрыго- 
жаныя прарэзаным1 выявамн галоу коней. Звяртае на 
сябе увагу устойлпвасць матыва конских галоу у народ­
ным дэкаратыуна-прыкладным мастацтве, яки захавауся 
ад старажытнасци' да XX ст. [14, с.466]. Даследчык народ- 
най цацю Л.А.Дзинцэс выказау меркаванне, што тэта 
выявы дробных боствау, сймвалйзуючых з'явы прыроды, 
падобна Калядзе, яю паводле беларускай мифалопн езд- 
З1'ць на белым кани. Конь з'яуляецца i атрибутам святога 
Юрыя [14,с.471]. Сюжэт барацьбы святога Георпя (Яго- 
рыя, Юрыя) са змеем, пашыраны у культуры пндаеура- 
пейскнх хрысци'янскнх народау, знайшоу увасабленне 
у розных песенных и празанчных жанрах (византыйсюя 
легенды, усходнеславянскпя духоуныя вершы, беларус- 
кая балада, пауднёваславянсюя «ми'тчнн», «епнчесю», 
«релпгиознп-легендарнп», «коледнн пест»  i тнш.). Взда- 
вочна хрысциянская традьщыя наклалася на старажыт- 
ную мифичную глебу [43, с .106-107]. Вобраз бога на к а т  
застауся у народнай традыцьп' ycix славянских народау, 
трансфармаваушыся у цацку-вершннка.

У беларусау и’снавалй своеасаблпвыя народныя прад- 
стауленнй з ляльками, прысвечаныя услауленню св. Яго- 
рыя (Юрыя)- «Ягорый». Св.Ягоры у беларусау лнчыуся 
апекуном жывёлы. Свята адбывалася 23 красавпка па 
старому стылю i суправаджалася гульнямн з прыми'тыу- 
ным тэатрам лялек -  «Ягорыем». Невялйкйя фйгуркй конй- 
кау замацоувалпся на вострых палках, якйя змяшчалйся 
на дошцы, у цэнтры занаходзйлася фигурка св.Юрыя на 
белым канн'. Ужо у XIX ст. свята страцйла свой сакральны 
сэнс i ператварылася у гульню [51, с .552]. Магчыма, 
выраб цацак-конннкау тдзе ад гэтага свята. На Беларуси 
Юр'я было святам пастухоу. Менавйта у тэты дзень выга- 
нялй жывелу на поле. Для пастухоу гатавалй абрадавую 
ежу з яек [19, с.39]. Даследчыкй выказваюць меркаванне, 
што у славян свята Юр'я увабрала язычнгцкае свята 
Велеса, апекуна хатняй жывёлы [43, с.83].

Алетрэба адзначыць, што выява каня характэрна не 
толью для славян. Устойл1васдь дадзенага сюжэту абу- 
моулена яго больш старажытным! каранямг. У гндаеура- 
пейскай мгфалоги конь быу атрибутам шмат яюх боствау. 
3 цягам часу вобраз «мадэржзавауся». Так, пасля Вялг- 
кай айчыннай вайны, калг на Беларуси назираецца роск- 
ви'т саматужных рамёствау (было звязана з недахо- 
пам прамысловых таварау), майстры вырабляюць цацю 
у выглядзе вершнжау з аутаматами за плячыма i у пилот­
ках. Таюя цацю выглядали вельм1 арха1чна, аутаматы не 
расчляняли'ся з фигурками' [37, с .128].

У народнай традыцьп палякау, сустракаецца цацка 
«Лайкош'к». Этнографы звязваюцьяс з салярными куль­
тами. У Кракаве иснуе прыгожая легенда аб паходжанни 
дадзенага сюжэта. Распавядаюць, што у час татарскага 
нашэсця, якое здарылася якраз на свята Божага Цела,

адзи'н з кракауски'х плытагонау сабрау войска i адправиуся 
насустрач ворагам. Разбиушы татарау, герой прыехау 
у горад на канн. Апрануты ён богу у адзенне аднаго з заби­
тых им татар. Гэтага героя апранутагау незвычайныя строи, 
и прадстауляе цацка «Лайконик». У народным свяце Лай- 
коника прадстауляюць людзи. Звычайна два дарослыя 
чалавеки, адзин з яких сагнуушыся трымауся за талию дру- 
гога, прадстаулял! каня i вершника адначасовР*[52, с.36]. 
Найбольш распаусюджанай выявай у беларускай народ­
най цаццы з'яуляецца жаунер. У палякау сустракаюцца 
выявы «круля», «жаунера». У русюх частыми з'яуляюцца 
цацю у выглядзе «троек», «конткау». У XX ст. некато- 
рыя майстры пауночнага усходу Беларуси ляпилн конни- 
кау на тройках-запрэжках. Сюжэт тэты параунауча новы, 
бо на Беларуси да кан.Х1Х ст. тройки не мели пашырэння, 
аднак, яго трактоука такая ж, як и у иншых традыцый- 
ных вырабах.

У индаеурапейскай традыцьп у выглядзе двух коней 
были прадстаулены боския бл1зняты [50, с .181]. Паход- 
жанне двух-, трохгаловых цацак звязана са старажыт- 
най близнечнай тэмай. Двухгаловыя фигурю пав1нны были' 
уяуляць нейкае боства. Паступова, са стратай культу, 
выява боства «дэградавала» да цацю. У двух-, трохга­
ловых цацках-кони'ках сакральная выява знайшла свой 
апошни прытулак. На прычыны з'яулення цацак белару­
сау такога выгляду ёсць i пншы погляд: двух-, трохгало- 
выя выявы коней з'явнлися як трансфармацыя пераня- 
тага з рускай цацю сюжэта «троек» [38, с .127]. Хутчэй 
за усё, разгадка прычыны з'яулення дадзенага сюжэту 
у беларусюх цацках ляжыць у спалучэнт адной i дру­
гой канцэпцый. У XIX ст. беларуския майстры дзяку- 
ючы пашырэнню гандлёвых кантактау пераняли з рус- 
юх народных цацак « троит» , аднак, гэтыя вобразы 
наклалися на рэшткн старажытных уяуленняу аб формау- 
тварэнни цацак, и цацю арымал! адно тулава з некаль- 
кимп галавами. Экспедыцыя 1912 г. дапоуни'ла беларуския 
зборы РЭМа дзвума сви'стульками-конни'ками' архаи'чнага 
выгляду. Адна з их паходзиць са Смаленскай губернй 
и прадстауляе гли'нянага конника, размаляванага карыч- 
невыми, чырвоными и белыми палосками, другая -  паход­
зиць з м.Любавн'чы Магилёускай губернй' и больш позняга 
паходжання, тралила у зборы у 1939 г. Аднак, па стылис- 
тыцы выканання падобна да папярэдняй -  размалявана 
карычневымп и синими палосами.

У некаторых народау ахвяру коней звязваюць з куль­
там продкау. У сувязй з пераходам да вытворчай гаспа- 
дарю, змяншалася роля дзп'ю'х птушак и жывёл у якасцн 
татэма, роля каня наадварот павяличалася. Вось чаму 
матыу каня захавауся у народным мастацтве (у тым лику 
и у цацках) паусюдна па Усходней Еуропе [37, с .98].

У калекцьп Расийскага этнаграфичнага музея цацак- 
коней некалькп. Так, зарэгистравана цацка-свистулька

1 6 8  в  КЕРАМОЛОПЧИИЙ .И-4 (15-18) -2005



Чужоземне гончарство

зв.Белае Заштанскай воласцз Полацкага павета Втцебскай 
губерт. Паводле апкання яна зроблена з глзны, афар- 
бавана у карычневы колер з белым! палоскамз на ст'не.
3 гэтай калекцыз захавалкя яшчэ дзве царю у выглядзе 
свктулек-коткау, пафарбаваных карычневай палзвай 
з адззн «вершшк»-свктулька з глзны. Паводле звес- 
так аб выключаных з калекцыз цацках, у ёй было яшчэ 
ззяць падобных цацак-вершнжау. Калекцыя, сабраная
А.К.Сержпутоускзм у 1929 г. у ваколзцах г.Гомеля.утрым- 
лзвае 18 цацак-жывел, дзве з якзх -  конш . Астаття прад­
стауляюць зншых дз1ктх i хатнзх жывёл: казла, барана, 
сабаку, карову, ваука, лзсу, пеуня, мядзведзя.

Такзм чынам, вобразы каня i коннз'ка у беларускай 
народнай цаццы звязаны са старажытна-кдаеурапей- 
cki'mi' з славянскзмз вераваннямз' i культам!. У беларус­
кай народнай цаццы-конжуз коннзку увасобзлзся рэштю 
салярных культау, перажытю уяуленняу аб сусветным 
дрэве, веры у коннае боства. Народная цацка у дадзе- 
ным выгзадку выступав як 1'люстрацыя да м!фалагз'чных 
i фальклорных уяуленняу. Выява каня з коннзка выкон- 
вала засцерагальную (магз'чную) функцыю i адначасова 
забауляльную.

Сярод беларускзх цацак, акрамя конзкау, шматтаюх, 
якзя прадстауляюць хаттх  з' дззюх жывёл. Тэта: баран, 
алень (лось), казёл, певень, сабака, воук, кот, свзння, 
лка, карова, леу, зубр, дзз'к, лось з знш. Сярод глзня- 
ных цацак «жывёл» большасць. Усе цацкз паходзяць 
з кан. XIX-XX ст. З'явзлз'ся яны як вынж пашырэння 
цацачнага асартымента.

На пэунау колькасф цацак з археалагзчных раскопак 
часам цяжка пазнаць жывёлу, якую яны прадстауляюць. 
Часцей за усё, тэта нейкая умоуная жывёла, на чатырох 
ножках, без залзшняй дэталззацы!. Большасць цацак з 
Нацыянальнага Полацкага гзсторыка-культурнага музея- 
запаведнжа маюць менав!та такз выгляд. Такзх цацак 
(ф ix фрагментау) у фондах Нацыянальнага Полацкага гзс­
торыка-культурнага музея-запаведнзка усяго 15 адзз'нак, 
астатнзя 20 цацак вызначаны як «конзкз» цз «качкз».

Майстры-цацачнз'кз' кан.Х1Х-пач.ХХ стст. вымушаны 
был1 канкурыраваць з прамысловай вытворчасцю, якая 
прапаноувала багаты асартымент цацак. Тэта прывяло не 
толькз да з'яулення ярюх фарбау, не уласцзвых трады- 
цыйнай цаццы, але з да таго, што майстры адышлз ад стро- 
rix канонау у формаутварэнн1 цацак, пачалз увасабляць 
углзнеусё, што бачыл!. 1стотна, што паводле мастацкага 
вырашэння такзя цацкз былз глыбока традыцыйным1 -  
масзунымз, статычнымз, цэльнымз.

У зборах Музея старажытнабеларускай культуры 
1МЭФ НАН Беларусз захоуваецца шмат цацак-жывёл 
майстроу З.Л.Жылз'нскага, Ы.Шопзка, М.С.Ржавуцкага з 
1нш., якзя прадстауляюць розных жывёлау. Так, цацка 
«карова» майстра З.Л.Жылз'нскага выраблена з чырвонай

глзны, пакрыта чырвона-карычневай палзвай. Падобны 
па стылзстыцы цацкз «сабака»,«свз'ння», «каза». Дыяпа- 
зон цацак у майстра Ы.Ш опзка яшчэ больш шырокз. 
Ёсць у зборах Музея старажытнабеларускай культуры 
1МЭФ НАН Беларуа «козлж», «лось», «кот», «св1ння», 
«лка». Цацю выкананы з чырвонай глзны, неглазура- 
ваныя, маюць невялзкзя памеры. Цацю гэтага майстра 
адрозн!ваюцца больш дакладнай прапрацоукай дэталяу. 
Сярод вырабау майстра М.С.Ржавуцкага, акрамя названях 
вобразау сустракаюцца «сабака», «воук», «леу», «зубр» 
з знш. Звычайна цацкз палз'ваныя карычневай палзвай.

Ёсць цацкз у выглядзе жывёл i у зборах РЭМа. Цацкз 
«сабаю» з глз'ны сустракаюцца даволз' часта. У РЭМ яны 
трапш з ваколзц Гомеля у 1929 г. Цацю маюць прыкладна 
аднолькавую стылз'стыку выканання. Тэта невялшя 
фз'гуркз звяроу з глзны без палзвы, абпаленыя у печы, 
вельмз архазчныя на выгляд. Падобны да зх цацкз' «ваую» 
i цацкз-выявы зншых звяроу. Цацкз у выглядзе кароу стал! 
вырабляць дастаткова позна, хаця гэтая жывёла у гаспа- 
дарцы селян!на займала адно з галоуных месцау. Цацак- 
кароу з археалап'чных раскопак на тэрыторьп Беларусз' 
не вядома. У зборах музеяу тэты цацачны сюжэт прад- 
стаулены вырабам! майстроу XX ст. Шмат «кароу» сярод 
цацак майстра З.Л.Жылз'нскага з Ружанау. Такую ж харак- 
тарыстыку можна даць цацкам у выглядзе свзней, зубрау, 
дзжоу, ласей, яюя захоуваюцца у музеях. Яны з'явз'лкя 
у XX ст. як спроба майстроу пашырыць традыцыйны 
асартымент. Цацю выкананы у старажытных традыцыях 
(недэталззаваныя, цэльныя), але прадстауляюць новыя 
нетрадыцыйныя сюжэты не падмацаваныя старажытнай 
ciMBoaiKan. Часта майстры змкнулзся рабз'ць не толью 
тое, што бачылз', але з тое, што iM падказвала уяуленне 
(напрыклад, тьвоу). Такзя цацкз можна назваць трады- 
цыйнымз' толькз паводле стылз'стыю выканання. Аднак, 
пэуная трупа вобразау народных цацак была прадстау- 
лена у народных вераваннях! фальклоры, як напрыклад, 
птушка, качка, певень з г.д.

Сустракаюцца сярод беларусю'х цацак цацю 
у выглядзе ласёу цз аленяу. Такая цацка ёсць у зборах 
Музея старажытнабеларускай культуры 1МЭФ НАН Бела­
русз'. Цацка паходз!ць з г/п.Поразава Свз'слацкага раёна 
Гродзенскай вобласф, зроблена майстрам Ы .Ш откам  
у 1980 г. Паходжанне выраба цацак у выглядзе ласёу pi 
аленяу мае старажытныя корн!. 1снуе меркаванне, што 
у старажытнасц! у беларусау кнавау культ лася (аленя), 
яю разумейся як гаспадар падземна-падводнага царс­
тва. 3 рэшткамз’ гэтага культу звязваюць гульню «Яшчар». 
Тэта напам!н пра некалз' ушаноуваемае боства Яшчара -  
гаспадара падземнага царства. Гульня захавала напа- 
м!н аб ахвяраваннз' Яшчару маладых дзяучат, у ёй добра 
праслежваецца шлюбная тэматыка (заб!ранне вянка) 
[12, с.90-91]. На атаясамленне Яшчара i аленя паказ-

гжжгг-.тл g /к /к ш ю ^ й . КСВАМОЛОПЧНГЗЛ Ж у/ш ы  ■ 3-4 (35-18)-2005 чт 169



Чужоземне гончарство

вае захаваушаяся на Палеса' назва гульш -  «Олей» [13, 
с .56]. Гульня «Олей» была зафксавана К.Машынсюм у
в. Дзякавзчы Мазырскага павета М кскай губернз у 1928
г. , яе праводзфп на святыя вечары [13, с.462]. Таюм 
чынам, выраб цацак у выглядзе ласёу (аленяу) быу, маг- 
чыма, звязаны са страчаным культам лася (аленя). Зра- 
зумела, што цацю майстроу XX ст. ужо не звязваюцца 
з пэуным! культам!, а вырабляюцца па традыцьп. Цацю 
у выглядзе аленяу вырабляюць сучасныя майстры-цацач- 
НЖ1 ЗЛ .Ж ы лксю , З.У.Лейка, Р.ВЛучык, Т.М.Лабок i кш .

Птушка, качка, певень у беларускай народнай 
цаццы шырока распаусюджаныя вобразы (гл. фота 5; 6). 
Беларуская народная цацка была цесна звязана з народ­
ным фальклорам, вераваннямр абрадамц у яюх значную 
ролю адыгрывал1 птушю. Часта звыча1 i абрады был! звя­
заны зудзелам у к  дзяцей. На Благавешчанне на Палеса 
выпякал1 рытуальнае печыва -  «галёпа», «голепа» 
з выявай лапы бусла («буськавы лапы»), гэтае печыва 
аддавал! дзецям. Дзеф, убачыушы у небе бусла, крычалз 
-  «буську, буську, на табе  галёпу, дай мне ж ы та  копу» 
[19, с.34]. У народных гульняхтаксама наззраецца сувязь 
з некаторым1 В1дам1 птушак. Так, сярод гульняу 31мовага 
цыклу сустракаюцца «журавель», «дзлцел», «галка», 
у веснавым цыкле -  «жоравы», «перапёлка», «пера- 
пёлачка» i к ш . у гульнях сустракаюцца назвы птушак, 
яю'я згубтлт сувязь з календарным! святамз -  «гуськи, 
«чыжык», «салавей», «коршун i качкЬ>, «коршун», «гуси, 
«воран», «верабей», «кукушачка», «зязюля», « пташ т» , 
«воран (крумкач)» i г.д. 3 удзелам дзяцей праводзкца 
шэраг мапчных гульняу, каб выклкаць хутчэйшы пры- 
лёт птушак на Сараю. Ю.Крачкоусю заф ксавауу  вЛжы 
Вкейскага павета Вкенскай губерн! звычай юдання 
дзецьм! сарака трэсак [13, с.470]. У мнопх месцах Бела- 
pyci выпякал! пячэнне «40 жауранкау», пасля чаго раз­
давал! яго дзецям, а адну з выпечаных «птушак» юдал!

у печ. Так рабип у в.Брокца Буда-Кашалёускага раёна, 
у весках Рагачоускага раёна [19, с.28]. Аутарам зафтк- 
савана звычай рабфь сорак клёцак на Сараю у Мтёрсюм 
раёне Вфебскай вобласф. У Нараулянсюм раёне вераць 
у прылёт сарака выраяу птушак. Для гэтага ламаюць 
сорак дошак, качаюць сорак калёс [19, с.28]. У Вфебс- 
кай вобласф кнуе  прыгавор, зафжсаваны аутарам, што I 
на Сараю «дзеука косы не пляце, птуш ка гнязда неуе» 
(Мёрсю раён ЕИцебскай вобласф). Таму вздавочна сувязь 
свята з сакралгзацыяй птушак. Звяртае на сябе увагу I 
i роля дзяцей у святкаваннр таму натуральна сувязь дзя­
цей i выяу птушак.

Да розных В1дау птушак у беларусау 6ыл1 не адноль- 
кавыя адноскы . Адны л кы л кя  добрым1 да чалавека, 
друпя -  магл1 прынесф шкоду. Верагодна гэтае неадна- 
значнае стауленне звязана яшчэ з татэмкюм1 вераван- 
ням1, кал1 пэуны вщ птушю быу абаронцам роду [46,с.20].
У цацках рабш  выявы найбольш ушаноуваемых I 
в1дау птушак -  качак \ пеуняу. Паколью цацю павкны I 
был1 знаёмщь дзщя са светам, яны прадстаулял1 най- I 
больш абагулены вобразяны птушак. Дз1 ця павкна было I 
усвядомфь, што птушю могуць лётаць, што яны маюць I 
дзюбу, лалю,хвост. Голас птушю,яе спеу з'яуляуся асаб- 
Л1васцю, якую адзначала народная традыцыя перш за 
усё, таму глкяныя цацю-птушю был1 свктулькамТ Мас- 
тацюя адметнасф у афарбоуцы i форме цацак-птушак 
у беларусау вызначаюць лакальныя асаблкасф . Адзк- 
кавыя экзэмпляры цацак-свктулек у вяглядзе птушак 
захоуваюцца шмат у яюх рэпянальных музеях Бела­
руси Так, напрыклад, у Мсцклаусюм гкторыка-археала- 
пчным музе1 Маплёускай вобласф захоуваецца цацка- 
свктулька птуш ка. Тулава яе прадаугаватай формы, 
мае ноп i хвост. На сп к е  -  дзве адтулкы для выхаду 
паветра. Цацка аздоблена зялёнай палкай, якая пера- 
ходзфь у карычневую на хвасце. Цацка невялшх

Фота 5.
Птушт-свютулью «Качачкк 
Гшна, пал1ва. XX ст.
Музей старажытнабеларускай 
культуры 1МЭФ НАН Беларусь 
Ooraapxiy музея

1 7 0  <m  КЕРЛМОАОПЧНПЙ ;*у /« ,„-1 -4 (15 -18 )-2005



Чужоземне гончарство

памерау: даужыня 5,7 см, шырыня 7 см, вышыня 
6см. Цацка знойдзена на гарадзшчы замкавай тары 
Мсцклауля, адноацца прыкладна да XVI—XVII ст. 
Беларусюя цацю-птушю пазбаулены падрабязнас- 
цяу, выглядаюць архаична. Для беларусю'х цацак-пту- 
шак не характэрны моцныя лакальныя асабл1'васц1, 
яны вельм1 амвалгчныя i адрозтваюцца толью 
адсутнасцю ф наяунасцю пал1вы.

Пры раскопках курганау VIII ст. ля вёсю Борю 
Полацкага раёна знойдзена шмат касцяных кача- 
чак, а у курганах IX -X  ст. ля вёсю Рудня таго ж 
раёна -  касцяная галава каня з рэльефнай упражжу. 
У народным мастацтве часта сустракаецца выява 
птушю. Падобныя выявы з'яуляюцца адгалоскам 
язычтцюх часоу, злёгку прикрытым хрысф'янскай 
символ!кай [23, с.7].

Сустракаюцца сярод беларусю'х традыцыйных 
цацак «пеушю». У аснове мгфалапчнага вобраза 
пеуня знаходзчцца яго сувязь з сонцам. Тэты воб- 
раз таксама десна звязаны з упарадкаваннем часа- 
вай прасторы. Певень, як i сонца, «адкрывае» для 
чалавека час ф1з1чнай актыунасф («з першыш пеу- 
ням1»), таму з гм звязаны найбольш светлыя асацы- 
яцьп. Вобраз пеуня дастаткова широка прадстау- 
лены у народнай цаццы (тэта свктулька-певень 
у беларусау i русктх, «пан Твардоусю на пеун!» у паля- 
кау i г.д.). У культуры некаторых народау певень 
мае рысы антрапаморфнасф'. У большасф народау 
певень звязаны з 6ocmaMi раншняй зары i сонца, 
нябеснага агню, з'яуляецца свяшчэннай цч ахвяр- 
най птушкай [18, с.394]. Певень -  тэта спадарожнж 
сонца на яго шляху. Цжава адзначыць, што у бела- 
рускай народнай цаццы найбольш распаусюджаны 
червоны колер свктулек-пеунжау. Певень, прине­
сены у ахвяру, павгнен выклжаць выздарауленне. 
У славян певень звязвауся са Святавчтам i Сваро- 
гам, лгчыуся увасабленнем агню, ахвярнай птушкай 
[3, с.97]. У сялянсюм побыце лгчылася, што ён можа 
зберагчы ад пажару, таму часта выяву пеуня змяш- 
чалт на даху хаты. Знахары надавалг гэтай птушцы 
лекавыя магчымасцр насгл! хворых дзяцей у курат- 
HiK, пад курыны насест [3, с.33]. Значная роля адвод- 
31цца пеуню у вясельнай абраднасцг беларусау. 
Калп маладых вялч спаць у клець, im давал1 з сабой 
белага пеуня. Певень лч'чыуся амвалам плоднасцф 
акрамя гэтага, беларусы надавалч яму здольнасць 
адганяць крыкам усялякую нечысць. Лгчылася, што 
са знесенага чорным пеуням яйка мог выйсцг цмок 
[3, с.371].

Мяркуючы па археалапчных дадзеных, матыу 
вадаплаваючай птушю широка выкарыстоувауся 
яшчэ у неалчтычную эпоху. На керамг'чным посудзе з

Фота 6.
Цацю птушю. Плша, рознакаляровая пал1ва. XX ст.
Музей старажытнабеларускай культуры 1МЭФ НАН Беларусь 
Фотаарху музея

розныхтэрыторый Еуропы сустракаецца арнаменту выглядзе 
гуоных лапак [9, с.85; 2, с.44]. Глчняная качачка -  распау- 
сюджаная археалапчная знаходка. У сховшчах музеяу зна- 
ходзыцца шмат цацак гэтай трупы, i паходзяць яны з тэрыто- 
рьи Беларусп. Ц1'кава, што незалежна ад дацчроую глгняныя 
качачю маюць падобныя рысы,тэхналопя1'хвырабуамальне 
змянкася. Так,у Нацыянальным Полацюм псторыка-культур- 
ным музеПзапаведнзку захоуваюцца качачю-свктулью, зной- 
дзеныя пад час археалапчных раскопаку Полацку. Па сты- 
л!стыцы выканання яны вельм1 падобны. Адна з ix, датаваная 
Х П -Х Ш  ст., -  цацка-качка з кропкавым i хвалктым арнамен- 
там. Знойдзена яна пры архелапчных раскопках у 1985 г. 
Апканне цацак-качачак XVII—XVIII ст. вельмч падобна да 
вышэй прыведзенага. Другая цацка -  бразготка з глч'ны 
у выглядзе качачю з Полацка. Яна арнаментавана i мае кляймо 
майстра. Датуецца XII ст., знойдзена у 2000 годзе. Афарбоука 
глгняных птушак залежыла ад спосабау дэкаратыунай апра- 
цоую керамж! принятых у дадзенай мясцовасцТ

Беларусюя цацю-птушю захоуваюцца у Расгйсюм этна- 
графгчным музег. Амаль у кожнай калекцьп цацак з тэрыторьп 
Беларуст прысутнгчаюць пеунгю, качю pi стылваваныя выявы 
птушак. Пры anicaHHi адной з калекцый зафжсавана цжавая 
мясцовая назва цацю у выглядзе пеунгка -  «пявун». Цацка 
з такой назвай тратла у калекцыю дзякуючы збгральнгц- 
кай працы А.К.Серпутоускага у ваколгцах г.Гомеля у 1929 г. 
Цжава тое, што у вопке адзначана, што «цацка дз1цячай 
работы». Часам цацю размалёувалкя каляровай палгвай. 
Геаграфж распаусюджання птушак -  цацак вельмг широкая. 
На Беларуф яны сустракаюцца паусюль. Цацю з ЕИцебшчыны, 
часцей за усё, глазураваныя. Так, «птушка» з калекцьп', сабра- 
най А.К.Сержпутоусюм у 1914 г. (у Полацюм уездзе у вёсцы 
Белае) «покрытая карычневай палтвай». Часам мясцо- 
вае насельн1цтва называла цацю свктулью «св1стунамЬ>.

гУ/к/ ,,,!т ™ й  КЕРАМОАОПЧННЙ ■ М  (15-18) ■ 2005 шт 1 7 1



Чужоземне гончарство

Пры зборах калекцый этнографы XIX ст. тэта засвед- 
чыл! у апканнях ф кнках паступленняу музейных калек­
цый. Сучасныя майстры-цацачнж1 таксама вырабляюць 
свктулью’ -качю. Аднолькавым! засталкя тэхналапчныя 
прыёмы, памеры, афарбоука.

Таюм чынам, выявы птушю (качю, пеуня) у цац- 
ках звязаны са старажытнымг М1фалапчным1 уяулен- 
ням1 славян. Птушю атаясамлялкя з замапльным све- 
там, выконвал1 апотрапейную функцыю. Цацка-певень 
была звязана з салярным1 культами У беларусау, час- 
цей за усё, цацю у выглядзе птушак рабтл! з глгны. Глг- 
няныя цацю-свктулью выконвал! засцерагальную фун­
кцыю. Гук цацак i ix выгляд павшны был1 абараняць 
дзгця ад злых стлау. Беларусюя цацю у выглядзе птушак 
захоуваюць традыцьм вырабу, яюя сфармгравалгся яшчэ 
у пагансюя часы. Майстры, яюя рабэлт цацю з пакаленне 
у пакаленне паводле адных i тых жа узорау. Яны здолелг 
данесф да нас арха1чныя узоры цацак-птушак.

Мядзведзь -  яшчэ адзгн з найбольш распаусюджа- 
ных вобразау беларускай народнай цацю. Цацка заусёды 
звязана з дзецьмр казант i казю пра жывёл -  дзяфнства 
самаго чалавецтва. Таму вобразы жывёл генетычна уклю- 
чаны у цацку i у вусную народную творчасць. У старжыт- 
ныя часы пэунае кола казачных сюжэтау прадстауляла 
сабой своеасаблтвы звод маральна-этычных, прававых, 
сацыяльна-пахалапчных i шшых катэгорый, паняццяу, 
прынцыпау, веданне яюх было абавязковай умовай пры 
падрыхтоуцы маладога чалавека да праходжання скла- 
данага абрада гшцыяцьп [3, с.19]. Яркай i пераканаучай 
кюстрацыей да фальклорных сюжэтау была традыцый- 
ная народная цацка.

Вядома, што у лясной паласе Усходняй Еуропы быу 
шырока распаусюджаны мядзвежы культ, а у старажыт- 
най Pyci «мядзвежая пацеха» належыла да лжу най­
больш любгмых забау на Pyci. Кормчая кнка 1282 г. 
асуджае «влачащая медведи», а Стоглау накарае на «кор- 
мячия и хранящия медведя или иная некая животная 
на глумление и на прельщение простейших человек» 
[10, с.194]. У XIX ст. у беларусау святам пачатку вясны 
была Камаедзгца. Свята адбывалася у сакавжу перад 
хрысцгянсюм святам Благавешчання. Шчылася, што мяд- 
зведзг у тэты час прачынаюцца ад зтмовага сну. У час 
свята беларусы гатавалг i ел1 гарохавую кашу -  «камы», 
сушаны рэпнж, аусяны юсель. Гэтыя стравы лгчылкя 
люб1мым! у мядзведзя. Сяляне пасля ежы клалгся на 
палац! i 1м1тавал1 звычку мядзведзя пераварочвацца 
з боку на бок. Свята лгчыцца водгукам шанавання мяд­
зведзя у беларусау i сягае у часы татэмгзма. Абрадавымт 
дзеяннямг сяляне гмкнулкя дагадзгць зверу, каб ён не 
шкодз1у свойскай жывёле. Камаедзгца зафжсавана на 
Бегомельшчыне, дзе был1 вялш я лясы i мядзведз1 часта 
шкодзш  жывёле. Ужо у XIX ст. свята страцтпа мапчны 
сэнс i ператварылася у забаву [51, с .238].

1 7 2  ж  г ? / , К Г Р Л М О А О П Ч М П П  ■ 1-4 (Т,-18)- 2005 и т м

Мядзведзю надавал! надзвычайныя функцьп, дзя- 
куючы яго ciae i падабенству да чалавека. У пауноч- 
ных рэпёнах Pacii паляунгчых на мядзведзя праводзш 
на паляванне, як у апошш шлях нябожчыкау i называл! 
«адпетым 1» [1, с .111].

Мядзведзя Л1чацьувасабленнем алы . Вялжае месца 
займае у цаццы адлюстраванне працоуных працэсау 
з удзелам мядзведзя. Тэта тлаванне дроу, аранне зямл!, 
баранаванне, пасеу, малацьба, касьба i г.д. Мядзведзь 
быу стмвалам плоднасф [4, с.334-335]. Шырока вядома 
выкарыстанне мядзвежай скуры пад час вясельнага 
абрада, калл маладых садззл1 на яе. Пазней, замест мяд­
звежай скуры пачау выкарыстоувацца вывернуты кажух. 
Паказальна традыцыйнае пажаданне для маладых пад 
час вяселля -  «каб дзещ былi як мядзведзь». Сваты 
у некаторых мясцовасцях Беларуб называл! мядзведз1-- 
цай багатую нявесту [19, с .115].

Часта сустракаецца у цаццы сюжэт забавы з мядзвед- 
зем -  адной з самых люб!мых юрмашовых забау. Маг- 
чымы варыянты: мядзведзь грае на гармонжу, п'е bih o , 

танцуе, мядзведзь у капялюшы i г.д. Адна з цацак прад- 
стауляе танцуючага мядзведзя, яю пры гэтым яшчэ грае 
на дудзе. У драулянай багародскай цаццы сустракаецца 
матыу пыццягаю з мядзведзем [49, с .67]. Пры атсанш' 
М1'хайлаускага юрмашуу Нясв1'жы (1853 г.) этнографат' 
адзначаецца, што «не менш звяртаюць увагу кожнага i 
вандроуныя з мядзведзямi цыганы» [10, с.81].

Вобраз мядзведзя звязваюць з рэшткам1 татемктыч- 
ных уяуленняу розных народау [3, с.111]. У калекцьп 
Рабйскага этнаграф1'чнага музея прысутн1чаюць цацю 
увыглядзе гэтай жывёлы. Напрыклад,у калекцьп сабранай 
А.А.М1лерам па даручэнн1 Этнаграф1чнага аддзела Рус- 
кага Музея 1мператара Аляксандра III у снежн1-лютым 
1908 года знаходз1'цца гл1няная цацка, пазначаная 
у кн1зе паступленнняу як «мядзведзь» -  дз!'цячая цацка. 
з гл1ны. Даужыня 6,5 см, вышыня 4 см. Паходз1ць з Кры- 
чава Чэрыкаускага павета. Дадзеная цацка пачатку XX 
ст. аналапчна цацкам, яюя вырабляюць сучасныя народ­
ный майстры.

1снуе дзве eepcii прычын прысутнасц! вобраза мяд­
зведзя у беларускай народнай цаццы. Згодна з пер- 
шай вереей, вобраз мядзведзя сустракаецца у народнай 
цаццы дзякуючы падобнасф гэтага звера на чалавека. 
Для дз1цячага уяулення натуральным з'яуляецца наданне 
антрапаморфных рысау прадстаун1кам жывёльнага свету. 
Аднак, найбольш верагоднай падаецца верая, згодна 
з якой вобраз мядзведзя трату  у народную цацку з мгфа- 
лап'чных i татэм1стычных уяуленняу старажытных людзей 
аб свеце. Гумар народнай цацю у адносгнах да былога 
татема толью падкрэсл1вае верагоднасць дадзенай тэо- 
pbii, паколью гульнёвая сфера -  з'яуляецца апоштм 
прытулкам некал1 сакральных сюжэтау [7, с.43]. Паход- 
жанне вобраза мядзведзя ад татэма у народным мастац-



Чужоземне гончарство

тве падкрэшвае наяунасць дадзенага вобраза у народ­
ных казнах. На аспект прысутнасф сакральных рысау 
увобразе мядзведзя у народным уяулент звяртае увагу
В.Я.Пропп.

Вобраз мядзведзя-чалавека быу характэрны для 
народнай творчасф некаторых раёнау Беларуа, найчас- 
цей ён сустракауся у пауночнай частцы ЕИцебскай, Грод- 
зенскай i, часткова, Маплёускай вобласцях [38, с.22-23]. 
У беларусюх казнах да сёнешняга дня мядзведзь 
нярэдка уяуляецца у вобразе паузвера-паучалавека, яю 
дапамагае людзям у рабоце. Есць казю аб 
тым, што мядзведз! пайшлз ад чалавека, 
яю крау мёд з чужых дуплау ф ад 
лайдака \ п 'ятцы . «Але ось 1дуць 
яюясь старцэ. Пабачыу т о й  ^ 
п'янща, странууса у  кажух, 
вывернуушы яго уверх шэр- 
сцью, ды й побег пужаць ты х  
убогих. Але т о  был1 не про­
стые старцэ, а сам Бог з 
анёлам!'. 3ipHyy Бог на то го  чала­
века да й абярнуу я гоу  медзьведзя...
От затым у  мядзведзя чалавечыя ног! 
i ён вельмi любщь гарэлку да салодю 
медок» [39, с .134]. Тэты вобраз майс- 
тры-ганчары вельм1 актыуна выка- 
рыстоувал! i у вырабе рэчау утылз- 
тарна-дэкаратыунага прызначэння 
-  керам1чных пасудззнах [38, с .120].

1снуюць шматлгюя казачныя сюжэты 
аб сямейных адноанах пам1'ж мядзвед- 
зям i жанчынай, часам у таюх казнах нарад- 
жаюцца дзеф з надзвычайным1 здольнасцям1 
[10, с.41]. Казачны элемент аб шлюбе мядзведзя 
i чалавека маецца у фальклоры шмат яюх наро- 
дау. Часта мядзведзь перадае людзям таямнзчыя веды, 
дакладныя рытуалы, яюя спрыяюць паляванню. Ск- 
тэма табу некаторых народау мядзведзя, якая звернута 
на забароны у адноанах да жанчын, дазваляе казаць 
аб узнткненнз культа мядзведзя у эпоху матрыярхаль- 
ных адноа'н. Паступова вобраз мядзведзя страфу сваю 
мапчную функцыю. У цацках захавауся дзякуючы пера- 
дачы традыцыйных сюжэтау з пакалення у пакаленне.

Баран таксама сустракаецца у беларусюх народ­
ных гл1няных цацках. Найчасцей тэта глзняныя цацю- 
свктулью. У зборах Расзйскага этнаграфзчнага музея 
цацю-выявы барана ёсць у калекцыях, сабраных 
А.К.Сербавым у ЕИцебскай губернэ Полацкага уезда 
у 1914 г., Н.Н.Лебедзевым у Мзнскай губерт у 1912 г., 
Е.Р.Раманавым у Мтнскай губернз у 1908 г. Паводле ani- 
санняу у кнззе паступленняу РЭМа, большасць з цацак 
ладобнага роду прадстауляе глгняныя фкурю паме-

рам ад 6,5 см да 10 см у даужыню i ад 5,5 см да 12 см 
у вышыню. Цацю зроблены з чырвонай гтпны, абпа- 
лены у печы. Распрацоука дэталяу у цацках умоуная. 
Цацка з Мшскай губерт глазуравана празрыстай палг- 
вай. Вельмт падобныя па выгляду да цацак пачатку XX ст. 
цацю канца XX ст. са зборау РЭМа, зробленыя майстрам 
ЗЛ.Ж ылшсюм i цацю са зборау Музея старажытнабе- 
ларускай культуры 1МЭФ. Тэта цацю-свктулью невялшх 
памерау з чырвонай глшы, пал1ваныя чырвона-карыч- 
невай палзвай.

Баран, авечая воуна у беларусау амвал1'завал1 урад- 
ллвасць, плоднасць. Культ барана характэрны для мнопх 

народау. Натэрыторьп Беларуа чарапы баранау (казлоу) 
выяулены побач з касцяком чалавека у курганных паха- 

ваннях побач з в.Шо, Залесью, Чарневгчы (Глыбоцю раён 
B iцебскай вобласф). Вядомы ахвярапрынашэнш бара- 
ноу. Паблгзу в.Рэчю Шаркаушчынскага раёнаусяр.XIXст.

у ноч на Дзяды зб1ралкя старыя сяляне, 
прыводзк! казла або барана, 

рэзалг жывёлгну i варыл1 з 
абрадавымг песням!, рабш  

пам кальную  вячэру 
Д  [4, с.44]. Шырокае быта- 
Щ  ванне дадзенай жывелы 

у беларусюх вёснах, час- 
I  тае выкарыстанне яе ф яе 
г воуны у абрадах беларусау, 

дазваляе казаць аб тым, што 
з'яуленне выявы барана у цац­

ках не было выпадковым. Сувязь 
дзяцей з некаторымг абрадамг 
выклжання плоднасф, а таксама 

выкарыстанне барана пры нека­
торых мапчных прыёмах, робфь 
натуральным выраб цацю-барана, 

якая спалучае у сабе забауляльную 
i мапчную функцьп. Паводле сведчанняу этнографау, у 
некаторых народау лгчылася, што выраб дзецьмг жывёлак 
з гл1ны мог выклжаць колькаснае павял1чэнне рэальных 
жывёлау [48, с. 17]. Магчыма,у беларусау кнавала такое 
перакананне. Паводле меркаванняу археолагау, некато- 
рыя цацю з археалагтчных раскопау зроблены менавгта 
дзецьмг [15, с.60]. З'яуленне у асартыменце беларускай 
цацю баранчыкау можна звязаць i з заменай ахвярнай 
жывёлы на яе выяву.

Казёл у беларускай народнай цаццы падобны па 
стылктыцы выканання (фота 7). У народным мастац- 
тве больш папулярна выява барана. Прычыны такой яго 
папулярнасф' не вядомы. Магчыма, выява казла з часам 
была проста выцеснена больш «цжавай» у мастацюм 
сэнсе выявай барана, дзякуючы яго выразным дэкара- 
тыуным асаблгвасцям -  крутым рагам i курчавай воуне

Фота 7.
М.С.Ржавуцш. «Козлж». 

Глша, глазураванне. 1970-я гг. 
Музей старажытнабеларускай 
культуры 1МЭФ НАН БеларуФ.

(Poraapxiy музея

н//¥ „. е КЕРАМОПОГ1ЧНПЙ Ж , , / т ,  • 1 -4 (15-18) • 2005 173



Чужоземне гончарство

[38, с.106]. Цацка-казёл непарыуна звязана з гульнёй, 
абрадам. У беларусау Маплёушчыны тыловым! абра- 
давымг гульням1 лгчацца «казёл», «козл!'к», «казла вад- 
31ць», «казу i  мядзведзя вадзщь» [42, с.695-701]. Казёл 
Л1'чыуся амвалам плоднасф, дабрабыту.

У калекцьп Раа'йскага этнаграфгчнага музея, паводле 
кнггг паступленняу, «на сродю Этнаграф 1чнага аддзела 
Рускага Музея 1мператара Александра III у  1909 г. 
набы та цацка у  выглядзе казла у  мястэчку Уда Полац- 
кага навета Вщебскай губерт. Фигурка выканана з гл1ны, 
часткова накрыта чырвонай наливай». Цжава, што у 
гэтым жа камплекце набыта i цацка-свктулька «фигурка 
барана, накрытая зялёнай i  белой nanieau». Стылктыч- 
нае афармленне народных цацак вельмг падобна, таму 
атсанне беларусюх цацак з гншых калекцый Раа'й­
скага этнаграф1чнага музея паутарае ужо прыведзе- 
нае. Змяняюцца толью памеры цацак. Калекцыя, сабра- 
ная А.К.Сержпутоусюм у 1929 г. у ваколгцах г.Гомеля 
утрымлг'вае 18 цацак-жывел. Дзве з яюх -  баранчыю 
i адзгн -  казёл. Астаття цацю калекцьп прадстауля- 
юць 1*ншых дзгюх i хатнгх жывёл: каня, сабаку, карову, 
ваука, Л1 су, пеуня, мядзведзя. У Раайсюм этнаграфгч- 
ным музе1 некалью цацак-свктулек у выглядзе казлоу 
i баранау. Паводле знешняга выгляду яны вдэнтычныя 
раней названым.

З'яуленне выяу авечю (барана) i казла у народных 
цацках не было выпадковым. Толью найбольш значныя 
рэчы i вобразы захоувалкя у народнай свядомасцг на 
узроунг кодау-а'мвалау. Таюя «коды» перадавал1'ся пад- 
растаючаму пакаленню праз цацю.

Сярод вырабау беларускай ппнянай цацю у зборах 
музеяу сустракаюцца выявы гншых жывёл, яюя з'явгл1ся 
пазней. Напрыклад,у цацках сустракаюцца выявы львоу, 
сланоу, кракадзглау i гнш. Сустракаюцца у цацках сучас- 
ных майстроу-цацачн1кау выявы казачных персанажау: 
цмока, бабы Яп i г.д. Дадзеныя выявы нехарактэрны для 
беларускай традыцыйнай цацю.

Нават таюя, здавалася б, мясцовыя прадстаунш 
фауны Беларусь як воук, голуб, сабака, яшчарка, заяц, 
зубр, лебядзь, вавёрка i г.д. сустракаюцца толью у выра- 
бах майстроуХХ ст. Сярод цацакXIX ст„ яюя знаходзяцца 
у музеях, таюх цацак не выяулена. Сярод цацак з архе- 
алап'чных раскопау таксама няма вышэйназваных выяу 
жывёлау. Дыяпазон археалапчных цацак дастаткова 
абмежаваны. Ён уключае каня, коннжа, качку, птушку, 
яйка, ляльку.

Прычынай такой сюжэтнай абмежаванасцг можа 
выступаць традыцыя. Тыя, хто вырабляу цацю, рабш ix 
згодна выпрацаваным правкам i не парушалг завядзёны 
стан рэчау. У XX ст. у цацю был! унесены гнавацьп', дзяку- 
ючы разбурэнням, яюя адбывалгся у традыцыйнай куль­
туры. У жыццё вёсю i мястэчка больш i больш уваход- 
зт'лт з'явы не характэрныя для выпрацаванага стагоддзям1 
парадку. Майстры знаёмш ся з новымг «гарадсюм!» цац- 
камг i 1мкнулкя сваёй прадукцыяй катраваць убачаныя 
узоры, каб прывабгць пакупнжа.

Цацю сучасных беларусюх майстроу неабмежа- 
вана багатыя на сюжэты i колернае вырашэнне. Варта 
адзначаць, што цацю выкананы паводле этнгчных тра- 
дыцый, з прыунясеннем уласнага мастацкага густу кож- 
нага майстра.

1. Анисимов А.Ф. Культ медведя у  эвенков в проблеме эволюции тотемистических верований / /  Вопросы истории
религии и атеизма. -  М.: Наука, 1960. -  С.111-112.

2. Археология г нум1'зматыка Беларуси Энцыкл. -  Мн.: БелЭн, 1993. -  702 с.
3. Афанасьев А.Н. Поэтические воззрения славян на природу. Опыт сравнительного изучения славянских преданий

и верований в связи с мифологическими сказаниями других родственных народов: В 3-х т .  - М.: Современный 
писатель, 1995. -  Т.1. -4 1 1  с.

4. Беларуская м!'фалог1я: Энцыклапедычны слоут'к/С.Санько, Т.Валодз^на, У.Ваалев^'ч i  iнш. -  Мн.: Беларусь, 2004.
-  594 с.

5. Белорусы: У  8 т .  /В.К.Бандарчык, Г.М.Курылов^ч, ТЛ.Кухаронак i гнш. -  Мн.: Бел. навука, 2001. -  Т. 5. Сям'я. -  375 с.
6. Васильева О.К. Образная игрушка в творческих играх дошкольников: Учебно-методическое пособие для вузов по

специальности «Педагогика и психология». -  Брест: БрГУ, 2000. -  125 с.
7. Велецкая Н.Н. Языческая символика славянских архаических ритуалов. -  М.: Наука, 1978. -  233 с.
8. Волков Г.Н. Этнопедагогика/Под ред. проф. И.Т.Огородникова. -  Чебоксары: Чувашское книжное издательство,

1974. - 3 7 6  с.
9. Грибова Л.С. Пермский звериный стиль. -  М.: Наука, 1975. -  147 с.
10. Гзндатти Н. Культ медведя у  инородцев Северо-Западной Сибири / /  Известия Общества любителей 

естествознания, антропологии и этнографии. -  М., 1888. -  Т.48. -  Вып.2. -  С.40-42.
11. Грушко Е.А., Медведев Ю.М. Словарь славянской мифологии. -  Нижний Новгород: Русский купец, 1995. -  368 с.
12. Гуд П.А., Гуд H.I. Беларуси юрмаш. -  Мн.: Полымя, 1996. -  270 с.

1 7 4  КЕРАМОАОПЧНПЙ гЖ 'у» ,» ,. 1-4 (15-18)-2005 н а ш



Чужоземне гончарство

13. Гульт, забавы, :грышчы/Пад рэд. В.К.Бандарчык, К.П.Кабашткау, А.С.Фядоа'к (гал. рэд.). Склад. А.Ю.Лозка.
2-е выд. -  Мн.: Беларуская навука, 2000. -  534 с.

14. Динцес Л. А. Древние черты в русском народном искусстве. / /  История культуры древней Руси /Под общ. ред. 
Б.Д.Грекова и М.И.Артамонова. -  М.-Л.: Издательство Академии наук СССР, 1951. -  Т.2. Домонгольский период.
-  С.465-491.

15. Зданов1ч H.I. Полацкая глтяная цацка пач.Х\7П1 cm.: заканамернасц: станаулення мастацкай традыцьп/ /  
Праблемныя напрамю мастацкай творчасц! i  вербальной культуры нацьп: Матэрыялы м1жнароднай навуковай 
канферэнцьп 20-21 nicmanada 2003. -  Мн.: БДПУ, 2004,- С.59-64.

16. Ивенецкая керамика: Альбом. -  Мн.: Министерство культуры БССР, Гос. музей БССР, 1970. - 6  с.
17. Касцюкев1Ч С.У. Архетытчнасць сюжэтау народных дзщячых гульняу i  цацак як агульнаславянсю феномен 

культуры / /  М енталитет  славян и интеграционные процессы: история, современность, перспективы: 
Материалы II международной научной конференции 23-24 мая 2001. -  Гомель: Гомельский государственный 
технический университет им. П. 0. Сухого, 2001. -  С.105-106.

18. Керлот Х.Э. Словарь символов/  Пер. Н.А.Богун и др. -  М.: REFL-book, 1994. -  603 с.
19. Коваль У.1., Новак В.С. Беларустя народныя святы  i звычаi. -  Гомель: Гомельский государственный технический 

университет им. П.0. Сухого, 1993. -  88 с.
20. Крук Я.I. амвот'ка беларускай народной культуры. -  Мн.: Ураджай, 2001 -  350 с.
21. Кухаронак T.I. Масю у  каляндарнай абраднасщ беларусау/Т.Г.Кухаронак. -  Мн.: Ураджай, 2001. -  239 с.
22. Леонова А.К. Народная деревянная скульптура Белоруссии. Краткий очерк. -  Мн.: Наука и техника, 1977. -  102 с.
23. [Лозка А.Ю.]. Беларуси народны каляндар /А утар  i складальтк А.Ю.Лозка. -  Мн.: Полымя, 1993. -  203 с.
24. Музей старажытнабеларускай культуры: Дапаможтк для наведвальткау/Пад рэд. В.Ф.Шматава. -  Мн.: Бел. 

навука. 1998. -  236 с.
25. Народная культура Беларуси. Энцыкл. давед. /Пад агул. рэд. B.C.Llimoea; мает. Ы.Бою, У.М.Жук. -  Мн.: БелЭн,

2002. -  432 с.
26. Народныя мастацюя рамёствы Белорус'/Уклад. Я.М.Сахута, мает. А.Ф.Кудрэв:ч. -  Мн.: Беларусь, 2001. -  168 с.
27. Школьаа М.М. Жывёлы у  звычаях, абрадах i вераваннях беларускага сялянства / /  Працы секцьп этнаграфп. -  

Мн.: Б.изд., 1933. -  Вып.З. -  136 с.
28. Онуфриев М. Детские игры у  белорусов. Село Хоново Быховского уезда / /  Могилёвская старина 1902-1903 гг.

/Под ред. Е.Р.Романова. -  Могилёв-на-Днепре: Б.изд., 1903. -  Вып.З. -  С.88-94.
29. Опыт описания Могилёвской губернии в историческом, физико-географическом, этнографическом, промышленном, 

сельскохозяйственном, лесном, учебном, медицинском и статистическом отношении, с двумя картами губернии
и 17 резанными на дереве гравюрами видов и типов: В 3-х книгах /Под ред. А.С.Дембовецкого. -  Могилёв: 
Типография губернского правления, 1884. -Кн.2. -  1000 с.

30. Оршанский Л. Г. Игрушки. Статьи  по истории, этнографии и психологии игрушек. -  Москва-Петроград: 
Государственное издательство, 1923. -  155 с.

31. Плавшст М.А. MinimapHbin цацю ХП -ХШ  с т с т . з тэрыторьп Белорус; (да пастаноукi проблемы) / /  Пстарычны 
альманах /Рэд. А.Крауцэв:ч, А.Смалянчук, С.Токць -  Мн.: Беларусь, 2001. -  Т.5. -  С.149-156.

32. Прокопьев Д.М. Кукла в народном творчестве / /  Игрушка. -  М„ 1938. -  №3. -  С. 17.
33. Ребенок и игрушка: Сборник статей  /Под ред. Н. А. Рыбникова. -  Москва-Петроград: Гос. издательство, 1923. -  90 с.
34. Ржавуцю М.С. Беларуская глиняная цацка. -  Мн.: Полымя, 1991. -  142 с.
35. Рыбаков Б.А. Прикладное искусство и скульптура/ /  История культуры древней Руси. -  М.-Л.: Наука, 1951. -  

Т.2. -  С. 396-416.
36. Рыбаков Б.А. Язычество древних славян. -  М.: Наука, 1994. -  607 с.
37. Сахута Я.М. Беларуская народное дэкаратыуна-прыкладное мастацтва. - Мн.: Беларусь, 1996. -  110 с.
38. Сахута Я.М. Народное м астацтва Белорусi. - Мн.: Полымя, 1997 -  287 с.
39. Сержпутоусю А.К. Казю апавяданн1 беларусау Слуцкага павета/М ает. В.Р.Мшчанка. -  Мн.: Утвератэцкае,

2000. -  270 с.
40. Стасов В.В. Коньки на крестьянских крыш ах// Стасов В.В. Сочинения. -  СПб., 1894. -  4.2. -  С.97-99.
41. Тарановская Н.В. Русская деревянная игрушка. -  Ленинград: Искусство, 1970. -  176 с.
42. Традыцыйная мастацкая культура беларусау: У  6 т .  /Т.Б.Варфаламеева, В.Г.Басько, М.А. Козенка i :нш. -  

Мн.: Бел. навука, 2001. -  Т.1. Маг^лёускае Падняпроуе. -  797 с.
43. Трыфаненкава М.А. Матыу змеяборства ва усходнеславянскай фольклорной традыцьп': Генезис. Семантика. -  

Мн.: БДУ, 2003. -  139 с.
44. Фехнер М.В. Глиняные игрушки московских гончаров (По материалам раскопок ГИМ 1948 г.) / /  Материалы

и исследования по археологии СССР /Под ред. А.В.Архиховского. -  М.-Л.: Изд-во АН СССР, 1949. -  Т.2. Материалы 
и исследования по археологии Москвы. -  №12. -  С.52-56.

45. Флёрина Е.А. Педагогика народной игрушки / /  Игра и игрушка. -  М.: Государственное издательство, 1973. -
С. 70-74.

saasESjE • У  КГРЛНОЛОПЧИПП У Н ',,/ ,,,,,, ■ 1-4 (15-18) ■ 2005 H i 175



Чужоземне гончарство

46. Хайтун Д.Е. Тотемизм, его сущность и происхождение. -  Сталинабад: В.изд., 1958. -  152 с.
47. Харузин Н.Н. Медвежья присяга и тотемические основы культа медведя у  остяков и вогулов //Этнографическое 

обозрение. -  1898. -  №3. -  С. 43-45.
48. Харузин а В.Н. Об участии детей в религиозно-обрядовой жизни //Этнографическое обозрение. -  1911. -  

№1-2. -  С. 1-78.
49. Церетелли Н.М. Русская крестьянская игрушка. -  М.: Academia, 1933. -  261 с.
50. Элиаде М. Аспекты мифа. -  М.: Академический проект, 2000. -  222 с.
51. Эmнaгpaфiя Беларуа. Энцыклапедыя /Рэдкал.: ТП.Шамяюн (гал. рэд.) i 1нш. -  Мн.: БелСЭ, 1989. -  575 с.
52. Bujak J. Ludowe obrz^dy doroczne w okoticach Rabki. -  Rabka, 1972. -1 0 4  s.
53. Kantor R. Uniwersalizm i  partykularyzm zabawy. Spojrzenie etnologa / /  Zabawy i  zabawki. Kwartalnik. -1999 . -  

Rok 3. -  №1-4. -  S.11-23.
54. Lewinska T. Magia karuze li//Zabawy i zabawki. -  1997. -  Rok 1. -  Nr.4. -  S.25-31.
55. Magia Lalki. Geneza i zmiennosc funkcji la lk i/  Red. Ryszard Ziqzio. -  Ptock -  Town -  Kielce: Muzeum Zabawkarstwa 

w Kielcach, 1994. - 1 9  s.

THE IMAGES OF CLAY TOYS OF THE BELARUSIANSSvyatlana Kastsyukevich (Navapolatsk, Belarus)The article deals with the analysis of the main shapes of the Belarusian clay toys. The author elucidates their semantics on the basis of the popular beliefs and mythical traditions of the Belarusians. She draws analogies with the similar beliefs of the Ukrainians, the Russians and the Poles [Received September 29, 2004]
Key words: Belarus, clay toy, anthropomorphic sculpture, zoomorphic sculpture, horse, rider, elk, deer, cock, duck, bird, bear, ram


