
164 

 

А. Э. ЖИЗНЕВСКАЯ 

Новополоцк, ПГУ имени Евфросинии Полоцкой 

Научный руководитель – Н. В. Нестер 

 
ЖЕНСКИЕ ОБРАЗЫ РОМАНА «ПЕНЕЛОПИАДА» В КОНТЕКСТЕ 

ОБРАЗНОЙ СИСТЕМЫ ПЕРСОНАЖЕЙ М. ЭТВУД 

 

С появлением современных литературоведческих подходов классиче-

ские произведения и сюжеты переосмысливаются в разработках социо-

культурных и гендерных исследований, а также в контексте интерпретаци-

онных практик и феминистского дискурса. После становления женского 

голоса в обществе во второй половине ХХ века в литературоведческих ис-

следованиях актуализируется специфика проявления гендерного дискурса 

в различных литературах. 

В рамках компаративистики особый интерес представляет анализ ре-

презентаций женских образов в произведении современной канадской пи-

сательницы Маргарет Этвуд (Margaret Eleanor Atwood, род. 1939) «Пене-

лопиада» (The Penelopiad, 2005) ввиду проявления национальных и уни-

версальных черт в изображении женских персонажей, а также многопла-

новости способов воплощения женских образов в тексте. 

М. Этвуд является яркой представительницей канадской литературы 

второй половины ХХ века. Основными темами ее творчества считаются 

травма и женский голос, о чем свидетельствуют такие романы, как «Съе-

добная женщина» (The Edible Woman, 1969), «Мадам Оракул» (Lady 

Oracle, 1976), «Она же “Грейс”» (Alias Grace, 1996) и «Пенелопиада». 

Творчество М. Этвуд разнообразно. Она работает в различных жанрах 

и направлениях. Но особое место занимает в ее творчестве античный миф. 

Интерес к мифу возник у М. Этвуд в самом начале творческого пути со 

знакомства с мифологической теорией Нортропа Фрая, который препода-

вал в середине прошлого века в Университете Торонто, где и училась  

будущая писательница. Кроме трудов Н. Фрая, на М. Этвуд повлияла кон-

цепция «универсального мифа», изложенная в книге «Тысячеликий герой» 

Дж. Кэмпбелла. Однако самым любимым мифом М. Этвуд был и остается 

миф о плавании Одиссея. Ему и посвящен ее самый «античный» роман 

«Пенелопиада» (2005) [1]. 

Следуя традициям постмодернизма, М. Этвуд смещает внимание  

с центральной фигуры античного мифа царя Итаки на его жену Пенелопу, 

а в центре сюжета оказывается противостояние Пенелопы и Елены Троян-

ской. Излюбленным приемом М. Этвуд является замена главных героев 

мифа на второстепенных. «По аналогии с “Одиссеей” “Пенелопиада” 

должна была стать рассказом о странствиях героини… Путешествие,  



165 

 

совершаемое протагонисткой, скорее символическое. Это, с одной сторо-

ны, движение в глубины своего Я, путь самопознания, с другой ‒ прибли-

жение к историческим истокам, реализация правдоискательских устремле-

ний, попытка установить истину» [2, с. 252]. Борьба Пенелопы и Елены 

Троянской перерастает в борьбу двух главных женских архетипов и сте-

реотипов: с одной стороны – идеал преданной жены, с другой – la femme 

fatale, роковой женщины, губящей мужчин. 

Эти два главных полюса определяют отношение к женщине в течение 

тысячелетий и служат ориентирами для создания новых образов. «Гоме-

ровская Греция создала два значительных и во многом противоположных 

идеала – образ Елены, олицетворение самодовлеющей красоты, которая 

несет с собой ссоры между мужчинами и является причиной войн, и образ 

Пенелопы – олицетворение покорности, верности, преданности, терпели-

вости» [3, с. 38]. 

Повествование в романе идет от лица Пенелопы, крайне недовольной 

тем, как люди пересказывают ее историю. Она удивляется тому, что, не-

смотря на ее заслуги, писатели и художники разных поколений всегда 

больше внимания уделяют жестокосердной Елене. Голос Пенелопы – это 

голос обиженной женщины, которая во всем следовала правилам обще-

ства, но не получила благодарности. Пенелопе оппонирует Елена. Она го-

ворит меньше, не вступая в долгие рассуждения. Елена – это особа не 

столько жестокая, сколько равнодушная и погруженная в себя. Елена, в от-

личие от Пенелопы, не злится на соперницу. Весь конфликт начат именно 

царицей Итаки. Елена и в мрачном царстве Аида окружена тенями по-

клонников. 

В этой борьбе трудно установить победителя. Вопрос Пенелопы и се-

годня не имеет ответа. Царица Итаки завидует своему супругу, который 

волен путешествовать, совершать подвиги и вступать в любовные связи. 

Пытаясь привлечь внимание, Пенелопа будет намекать, что и сама пользо-

валась вниманием женихов, пока муж был в отъезде. Но самооговоры не 

превратят Пенелопу в la femme fatale. Спор Пенелопы и Елены закончится 

короткой беседой в царстве мертвых, когда Елена в очередной раз намек-

нет двоюродной сестре Пенелопе, что лучше бы она также наслаждалась 

жизнью, а не вопрошала о мировой справедливости. Можно сказать, что 

победила Елена Троянская, потому что она действительно довольна собой 

и не жалеет о прошлом. Таким образом, М. Этвуд изображает мир-

головоломку, в котором могут активно действовать и добиваться своего 

только люди, понимающие, что все культурные коды вокруг являются 

элементом гигантской игры. Елена использует свою красоту в качестве ин-

струмента этой игры и потому остается как будто безнаказанной. Пенелопе 



166 

 

не хватает гибкости, она слишком прямолинейна и воспринимает игру все-

рьез, позволяя культурным паттернам управлять ее личностью. 

Следует отметить, что Елена осталась безнаказанной в мифе, так как 

следовала законам богов, которые выше людских законов, т. е. действовала 

на совершенно ином уровне. В свою очередь Пенелопа всегда мыслила 

в земных границах. Так, несмотря на стереотипный образ легкомысленной 

красавицы, Елена открывается читателю как более глубокая 

и последовательная в своих поступках личность, чем Пенелопа, которая 

мечется между чувством долга и завистью к сопернице. 

Еще одним важным героем «Пенелопиады» является коллективный го-

лос казненных служанок Пенелопы. Композиционно роман построен так, 

что почти после каждой главы из жизни хозяйки право голоса переадресу-

ется ее воспитанницам и помощницам. История Пенелопы не довлеет над 

историей служанок, последняя приобретает самостоятельное значение.  

И это тем более примечательно, что слово в романе дается не только силь-

ным мира сего, к которым принадлежит царица Итаки, но и простым  

рабыням. Они преследуют ее, обвиняя в собственной гибели: царица  

заставляла служанок следить за женихами, а когда вернулся Одиссей, слу-

жанки был повешены как преступницы. Служанки укоряют Пенелопу  

в том же, в чем укоряет Пенелопа супруга: в предательстве. Так, Одиссей 

изменяет Пенелопе, не встречая осуждения, а Пенелопа не заступается за 

служанок, решая ими пожертвовать. В результате ищущая справедливости 

Пенелопа сама оказывается втянута в цепочку преступлений. Следует  

отметить, что Елену в загробном мире эриннии не преследуют, только тени 

влюбленных, которые ничуть не злятся на красавицу. Конфликт Пенелопы 

и Елены имеет долгую историю в творчестве М. Этвуд и начался вовсе  

не в «Пенелопиаде», а уходит своими корнями в ранние произведения  

автора [4]. 

Пенелопа обычно полагается на устои и принципы, Елена апеллирует к 

потаенным желаниям и надеждам. Возможно, Пенелопа и Елена когда-

нибудь придут у М. Этвуд к окончательному примирению и воплотятся 

в образе идеальной героини, которая будет олицетворять женщину XXI в. 

Однако пока такой героини еще не появилось. В борьбе Пенелопы и Елены 

тоже нет равновесия сил. Последняя всегда оказывается чуточку сильнее. 

Вероятно, это должно указывать на человеческую природу в принципе,  

которой всегда присуще стремление к большему. 

Таким образом, роман М. Этвуд «Пенелопиада» насыщен взглядами  

на одну историю от женщин разного положения, однако все они противо-

стоят каноничной версии «Одиссеи» Гомера. М. Этвуд следует своему 

стилю и изображает женские персонажи такими, какими видит их она – 

порой жестокими, пустыми внутри, как Елена Троянская, независимыми, 



167 

 

но при этом идущими следом за поводырем во лжи, как Пенелопа, мсти-

тельными и непростыми, как 12 служанок, чья участь оказалась столь  

трагичной. М. Этвуд обращает внимание на острые социальные проблемы 

человечества, которые не находят своего решения со времен античности. 

Обращаясь в романе к исконно женским темам, писательница демонстри-

рует актуальность проблемы положения женщин и в наше время. 

 
СПИСОК ИСПОЛЬЗОВАННОЙ ЛИТЕРАТУРЫ 

1. Kitanoska, K. “I was my own woman”. Breakdown and Recovery in Sylvia Plath’s 

The Bell Jar and Margaret Atwood’s The Edible Woman / K. Kitanoska // Centre for  

Languages and Literature, Lund University, Spring Semester, 2013. – P. 1–18. 

2. Этвуд, М. Пенелопиада / М. Этвуд ; пер. з англ. А. Блейз. – М. : Эксмо, 2011. – 

112 с. 

3. Обжогина, Н. Ю. Женщина античная и современная в романе М. Этвуд «Пене-

лопиада» / Н. Ю. Обжогина, К. В. Филиппова // Теория и практика актуал. исслед. – 

2017. – № 17. – С. 36–40. 

4. Воротникова, А. Э. Переосмысление мифа в романе М. Этвуд «Пенелопиада» / 

А. Э. Воротникова // Вестн. Нижегород. ун-та им. Н. И. Лобачевского. – 2013. –  

№ 6-2. – С. 251–255. 

К содержанию 

 

 

М. А. КОЛБЁНОК 

Витебск, ВГУ имени П. М. Машерова 

Научный руководитель – К. И. Малышева 

 

ЧЕЛОВЕК КАК СОЗДАТЕЛЬ В РОМАНЕ МЭРИ ШЕЛЛИ 

«ФРАНКЕНШТЕЙН, ИЛИ СОВРЕМЕННЫЙ ПРОМЕТЕЙ» 

 

В данной статье отображается идея пагубных для человечества послед-

ствий научного прогресса, раздумья автора о природе человека. Особое 

внимание уделяется описанию образа одного из главных героев романа 

М. Шелли «Франкенштейн или современный Прометей», что является од-

ним из центральных и образных моментов в произведении.  

Цель нашего исследования – рассмотреть образ «человека-создателя» 

и определить проблематику его идеи победить смерть. 

Материалом нашего исследования послужил роман М. Шелли «Фран-

кенштейн, или Современный Прометей», который принадлежит к числу 

самых любопытных прозаических произведений своего времени. Он  

вырастает из литературной и философской мысли эпохи просвещения  

по характеру одушевляющих ее идей. По своим формальным особенно-

стям отчасти задумка вобрала в себя черты «готического романа» и юный 


